OTIVM.

Archeologia e Cultura del Mondo Antico
ISSN 2532-0335 DOI: 10.5281/zenodo.18406894

www.otium.unipg.it

No. 19, Anno 2025 — Article 4

L’'immagine di Alcesti nella cultura latina della
prima eta imperiale.
Storia di un eidwAov

Francesca Germani™’
Dipartimento di Storia Culture Civilta
Alma Mater Studiorum — Universita di Bologna

Title: The image of Alcestis in Early Imperial Latin Culture. Story of an
eidwAov.

Abstract: The paper's main aim is to investigate the value and the meanings
of the Euripides' Alcestis within the Roman culture of the I century AD,
when its memory appears in the latin tradition - according to the available
documentation - after a long period of silence. Adopting a contextual
perspective, the focus of the analysis will consider some paintings with the
myth of Alcestis, chosen from the Vesuvian repertory: in particular, some
details, which the author has considered noteworthy, will be read in light
of some interesting passages of the Euripides' Alcestis, with the aim of
understanding, if possible, their debt to the ancient tragedy and, most of all,
to a renewed social and cultural climate.

Keywords: Euripides’ Alcestis; Roman culture; Iconography and iconology
of Roman Art; Pompeian paintings.

* Address: Universita di Bologna, Dipartimento di Storia Culture Civilta, Piazza San
Giovanni in Monte 2, 40124 Bologna, Italy (Email: francesca.germani@studio.unibo.it)




F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

«E Alcesti accetto. I Greci dubitano che la donna
sia capace, verso I'uomo, di philia, di quell’amicizia
che nasce dall’amore (“philia dia ton érota” nelle
parole di Platone) e soltanto gli uomini pretendono
di conoscere. Ma Alcesti fu capace di esaltare la
philia sino alla dedizione totale.»

R. CALASSO, Le nozze di Cadmo e Armonia, Milano 1988.

1.

L’'immagine archetipica del sacrificio al femminile, nella sua declinazione
di estremo atto devozionale garante dell’incolumita del maschile — e, pit1 in
generale, il tema del sacrificio d’amore —, annoda le sue maglie compositive
nel remoto buio della notte protostorica: avito motivo folklorico, di esso
permangono le tracce in una miriade di racconti disseminati in uno
sterminato areale geografico compreso tra I'India e I’Europa Settentrionale!.
L’argomento si riverbera anche in apertura ad uno dei pili conosciuti testi

del corpus euripideo, ove Thanatos, ospite inatteso alla casa del re di Fere, si

1 Al tema del sacrificio d’amore si riconduce la memoria storica di una svariata serie di
composizioni narrative: dalla fiaba nordica con le sue numerose versioni in area germanica,
baltica e russa fino alla leggenda bizantina di Digenis Akritas e all’epopea indiana del
Mahabharata, dalle narrazioni greche e armene ai canti popolari slavi. Il tema, pur nella
varieta di sviluppi e soluzioni, risulta riducibile ad uno schema ricorrente: in un giorno
imprevisto, che in molte narrazioni (e forse cosi doveva essere anche nel nucleo originario)
coincide con quello delle nozze, Morte giunge sulla terra a perturbare la quiete di una
sventurata coppia di amanti. La divinita infera arriva a reclamare la vita della sua vittima
di turno. Tuttavia, il prescelto, «con uno scarto nel meraviglioso che e tipico dell’elemento
fiabesco» (PATTONI 2006, p. 9), ottiene la possibilita di continuare a vivere, a condizione che
qualcuno conceda in cambio la propria vita. La tradizione, in questo punto del racconto, si
presenta scissa: mentre nelle versioni attestate in Armenia, in Grecia e in Turchia & sempre
la donna a sacrificarsi per ’amato, in alcune varianti note nel nord Europa e in particolare
in area germanica, € I'uomo a morire per la propria sposa. Al lettore interessato ad un
approfondimento della questione si consiglia la consultazione dei preziosi riferimenti
bibliografici contenuti in: PATTONI 2006., TORTORELLI GHIDINI 2010.

http://www.otium.unipg.it 2



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

presenta a ricercare la vita del sovrano: la sorte di questi puo essere invertita
solo se qualcuno, al suo posto, sceglie di offrire la propria vita in dedizione.
Nella manifesta indifferenza generale, mossa da affetto e compassione, solo
la sposa risponde assertivamente alla terribile proposta di scambio.
L’Alcesti di Euripide sin dalla sua prima rappresentazione scenica —
Atene, 438 a. C., appendice di una tetralogia tragica rispetto alla quale essa
si definisce a fatica un dramma satiresco? — ha fornito visibilita all’antica
favola della sposa disposta alla morte per il proprio marito, elevando il
sacrificio di Alcesti, degna, per la sua virtus, della stoffa degli eroi omerici,
a tema portante dell’intreccio®. La tradizione antecedente alla prospera
stagione del teatro attico, ora nei rimandi alla stessa figura di Alcesti, ora
enarrando le vicende che vedono coinvolto Admeto in prima persona aveva

sostanzialmente sottaciuto tutto questo*. Fu la produzione tragica del V sec.

2 Non e superfluo rammentare in questa sede, anche rispetto alle considerazioni che pit
avanti verranno sviluppate, il ruolo, la posizione dell’Alcesti di Euripide nel quadro del
programma della giornata delle Grandi Dionisie. La tetralogia che ospitava il dramma,
oltre allo stesso, comprendeva Le Cretesi, Alcmeone e Psofide e Telefo, tre tragedie dagli
argomenti indipendenti e tra loro poco coesi, pervenuteci purtroppo in forme alquanto
frammentarie. Sulla questione cfr. GRECO 2019, pp. 7-8.

3 Sul debito dell’ Alcesti di Euripide agli eroi omerici: cfr. PATTONI 2006, pp. 15-19.

¢ TORTORELLI GHIDINI 2010, pp. 119-121, PAOLUCCI 2015, p. XI ss.: come hanno ben rilevato
entrambe le studiose, sebbene manchino delle testimonianze anteriori certe, la storia del
sacrificio di Alcesti non pud considerarsi un’assoluta invenzione di Euripide. E probabile
che un riferimento ad esso comparisse gia nell'omonima opera di Frinico, di cui resta un
frammento menzionato da Eschilo: in esso, forse, il tragediografo ateniese faceva
riferimento all’episodio della lotta tra Ercole e Thanatos. Sembrerebbe validare cio un
passo del commento di Servio ad Aen. IV, 694, in cui il chiosatore sostiene che Virgilio
«trahit hoc» - ovvero la storia di Iride mandata da Giunone a porre fine all’agonia di Didone
strappandole dal capo un «flavum crinem» - dall’Alcesti di Euripide, mutuata da Frinico.
Inoltre, anche se nei frammenti esiodei non risulta presente alcun accenno alla morte
sacrificale di Alcesti, non e inverosimile pensare che vi fosse: Apollodoro, molto debitore
all’opera di Esiodo, lo riporta, forse attingendo come per molti altri racconti al poeta di eta
arcaica. Analogamente incerte sono le prime attestazioni del particolare mitico della morte
di Alcesti nella pittura vascolare antecedente o coeva alla prima rappresentazione
dell’opera euripidea: la prima risalirebbe ad un’anfora attica del 540 a. C.; nella coppia di
sposi ivi raffigurata sono stati individuati Admeto e Alcesti. A giustificare tale

3



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

a.C. ad isolare I'episodio mitico riconoscendogli uno statuto autonomo. E
fu in particolare la stesura di Euripide a decretare la fama dell’eroina greca
nella successiva tradizione occidentale: nel drammatizzare 1’antica fabula il
tragediografo impresse un segno indelebile nella fisionomia di Alcesti, che
fini per confondersi, sino a identificarsi completamente, con la sua
coraggiosa scelta®.

Nel panorama della cultura romana, il mito, dopo un periodo di
refrattaria frequentazione, sembra riapparire in corrispondenza dell’inizio
dell’eta imperiale: nella serie di testimonianze che ne hanno segnato la
ripresa, alcune di esse paiono mosse dalla medesima sensibilita con cui
Euripide aveva guardato al suo personaggio. L’autore tragico aveva
caratterizzato la sua protagonista concependo il suo gesto sacrificale — che
nel dramma, in linea con le convenzioni sceniche del teatro greco, non viene
direttamente rappresentato — come principio, sviluppo, e risoluzione finale
dell’'opera: nella creatura di Alcesti si compendia un’intera parabola
narratologica, in cui le canoniche componenti strutturali del racconto,
altrimenti distinte, si fondono e si appiattiscono sul solo motivo della morte
—reale o simbolica — della sposa. Cosi articolata, la raffinata fattura narrativa
pone enfasi aggiuntiva sull’eroina e sul suo atto di abnegazione,

conferendole una funzione autoportante e una condizione poetica

interpretazione, oltre alla presenza di Ercole, € la stessa figura femminile accompagnata
dall’eroe, rappresentata velata, nell’atto di discostare un lembo del manto cosi da mostrare
il volto (cfr. LIMC, s. v. Alkestis, 58).

5 PADUANO 1986, pp. 7-8, per contro, ritiene che, non «soltanto perché I’eroina muore a poco
piu di un terzo della tragedia, ma perché la charis a cui Admeto dedica tutto sé stesso
trasforma la scelta eroica della donna in una solidarieta, anzi in una vera collaborazione a
un progetto di grande arditezza mentale ed emotiva [...], che comporta l'estensione del
legame erotico oltre la morte. Questa collaborazione fa si che non sia corretto attribuire ad
Alcesti, né, tanto meno, ad Admeto, una vera funzione protagonistica, che e piuttosto il
caso di assegnare propriamente alla coppia».

http://www.otium.unipg.it 4



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

autonoma. Chi scrive ha a cuore la comprensione dei significati e delle
modalita di tradizione del peculiare carattere autonomo della figura di
Alcesti, al quale le ragioni del suo successo, altrettanto autonomo e
incondizionato, sono del tutto intrinseche. Parlare di “autonomia di Alcesti’,
nell’ambito di interesse di questo scritto, significa parlare, prima ancora che
del suo valore di oggetto salvifico, del suo essere un soggetto capace di
salvare; significa parlare della sua emancipazione dal peso della compagine
di personaggi attorno a lei gravitanti, e, soprattutto, dall’onerosa figura di
Ercole: accidentalmente capitato, tra 'una e l'altra delle sue fatiche, nel
dramma del palazzo di Fere, l'eroe, desideroso di contraccambiare la
generosa ospitalita di Admeto, si offre di riportarne in vita la moglie
defunta. Ma il ruolo soterico di Ercole, che pur costituisce una non
marginale parentesi nell’economia della poesia euripidea, non andrebbe
inteso troppo letteralmente. Egli, con il suo satiresco e chiassoso irrompere
nella vicenda, non contribuisce, in ultima analisi, al suo effettivo

svolgimento®. Il senso ultimo del dramma, nelle intenzioni dell’autore, e

¢ A questo punto, appare doveroso ricordare l'esistenza di una autorevole tradizione di
studi che si e pronunciata in diversi termini sulla presenza di Ercole nella tragedia:
RABINOWITZ 1993, p. 10, O'HIGGINS 1993, p. 95 hanno voluto ravvisare nel suo intervento
soterico una forma di compensazione e di neutralizzazione del gesto di devozione di
Alcesti. Riconoscendo una posizione decisiva alla missione di Ercole, gli studiosi vi hanno
individuato un espediente narrativo atto a riqualificare il polo maschile della tragedia e a
riconsegnare al sesso dominante il ruolo eroico tradizionalmente associatogli — e posto in
discussione dopo la scenata vittimistica di Admeto. Le tragedie euripidee costituirebbero
I'espressione di una societa patriarcale e maschilista, alla cui ideologia anche il punto di
vista autoriale sarebbe allineato: 1’eroico gesto di Alcesti, in questo senso, richiederebbe di
esser guardato sotto la luce di un’ironia aspra e ridicolizzante. Chi scrive (che non intende
certo trasformare questa breve parentesi e, in modo particolare, il contributo tutto, in un
problema di gender studies) crede piuttosto che la preminenza salvifica dell’una o dell’altra
figura non si giochi tanto sul piano della conformita del pensiero euripideo al machismo
del suo tempo e/o dell’opposizione polare dei due generi, quanto piuttosto sul piano del
reale valore diegetico dei personaggi. Per questo, come poi si vedra, la peculiare
connotazione ontologica del personaggio di Alcesti — funzionale nell’economia narrativa

5



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

nascosto al di la dell'immagine — silenziosa — della moglie del re Admeto, e
non dell'impresa di Ercole cui essa pur appartiene. Il protagonismo di
Alcesti e segnato da poche e lapidarie battute, e da un unico e assorto
monologo: nemmeno l'evento della morte ha capacita di smorzarne la
centralita, e anche dopo il suo trapasso l'assenza della sposa continua ad
estendersi sulla scena come una presenza forte e perturbante, fautrice di
conseguenze che prescindono dalla sua fisicita sulla scena.

Alcuni momenti storici e culturali si sono rivelati particolarmente
perspicui nel comprendere questo aspetto dell’eroina di Euripide,
contribuendo in questa direzione alla costruzione della tradizione
mitografica. La Roma della prima eta imperiale offre in tal senso una rosa
di variegate casistiche.

La cultura romana della fine del I sec. a.C. e del secolo successivo, pur
non dimentica della portata del ruolo di Ercole nella vicenda’, in talune
situazioni, per uno di quegli strani ma non inspiegabili paradossi che la
storia umana non di rado ha conosciuto — e che in realta si configurano come
tali solo agli occhi dell'imprevisto e non calcolato osservatore moderno —,
sembra essersi dimostrata ben piu sensibile della grecita alla rete di
implicazioni semantiche associata al personaggio di Alcesti. Proprio di

queste situazioni, qui si intende discutere. La storia di Alcesti e del suo

del dramma — non puo essere assolutamente sottovalutata (vd. oltre). In ogni caso, anche
se si volesse ridurre il tema dell’ Alcesti ad un discorso sul rapporto dei generi — che, si
intenda bene, ¢ evidentemente presente nel testo — non si dovrebbe trascurare la
problematica ‘femminilizzazione” del personaggio di Admeto (che nei suoi attributi molto
ricorda ’Andromaca e la Penelope di Omero, vd. PATTONI 2006, pp. 14-19), né la vile
insensibilita dimostrata dal padre Ferete di fronte alla sorte del figlio, né tanto meno il fatto
che Ercole, al momento del suo ingresso nel dramma, entri in scena privato di ogni
credibilita, grottescamente mascherato da crapulone.

7 Sulle attestazioni artistiche, sia certe che possibili, del mito di Ercole, Admeto e Alcesti
vd. CORALINI 2001, pp. 81-87, CORALINI 2005.

http://www.otium.unipg.it 6



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

sacrificio appartiene ad uno di quei tanti miti classici che, all’evidenza della
documentazione superstite, riemersero subitaneamente nella storia della
coscienza occidentale nel contesto della mutata temperie sociale e culturale
che rappresento, piu che una conseguenza, la causa favorevole agli sviluppi
del principato augusteo; e questo il momento cronologico cui appartengono
le prime attestazioni delle riletture del mitema in grado di valorizzare la
preminenza drammatica dell’eroina®. Solo apparentemente, tuttavia, la
palingenesi di alcune mitologie dimenticate pu0 essere motivata dalle
coincidenze cronologiche che il loro riapparire intrattiene con la fondazione
della comunita «<immaginata»® di Augusto: non tutti i racconti del passato
furono scientemente riesumati come contributi alla costruzione
dell'immagine del rigenerato potere di Roma; taluni, infatti, furono
riscattati da una trasformata sensibilita generale, rispetto alla quale fu la
stessa cultura imperiale ad allinearsi, allorquando non ne scaturi
direttamente. Le valutazioni a posteriori facilmente rischiano di
fraintendere il corretto ordine di cause e conseguenze, viziate e confuse
dalla costrizione di doversi esclusivamente rapportare con gli esiti ambigui
della romanizzazione: non per caso, Elio Aristide!’, paragonava questa
forza alla candida coltre nevosa che, depositatasi copiosa sul suolo dopo

un’intensa precipitazione, ne cancella dolcemente ogni profondita e

8 Cfr. ZANKER1989, BRAGANTINI 1995 (in particolare pp. 185-188 e p. 191), SCTARAMENTI 2023
p- 5.

9 Cfr. MENICHETTI 2018, MENICHETTI 2021: la definizione di ‘comunita immaginata’, che
ritorna in pitt occasioni negli scritti dello studioso, discende a sua volta da un ben noto
lavoro di Benedict Anderson (Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of
Nationalism, 1983): volto ad indagare le origini e la diffusione dei nazionalismi, esso si
interroga anche su quale sia ruolo che la cancellazione e I'aggiornamento di memorie
culturali condivise rivestano nelle comunita presiedute da rapporti di forza.

10 Elio Aristide, A Roma, cap. 78.

7



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

dislivello; essa, ancora a distanza di secoli, continua ad esercitare la propria
azione ingannevole ogniqualvolta uno sguardo poco attento finisce per
persuadersi che, all'omogeneita della composizione morfologica del mondo
romano, corrisponda una altrettanto omogenea composizione funzionale!!.

Le produzioni artistica e letteraria hanno fornito la principale cassa di
risonanza perché le riletture dei vecchi miti potessero depositarsi in una
mutata veste nella mente dei contemporanei, sebbene i motivi ispiratori, nei
singoli casi, non siano stati comprensibilmente sempre i medesimi: se
alcune opere furono certamente concepite sotto il segno di una scoperta e
leale adesione ai motivi della ‘propaganda’ imperiale — se mai di
propaganda e poi il caso di parlare (chissa se anche questa non sia I’esito di
una percezione delle esperienze moderne'?) —, poiché di fatto rispondenti
ad un’esigenza di pubblica comunicazione, altre sono molto piti ardue da
valutare, dal momento che non sempre e possibile ponderare il grado di
consapevolezza secondo cui la ripresa di certi temi e stata condotta'’>. Ma su
Cio ci si soffermera piu diffusamente in un secondo momento. In ogni caso
si tratta di considerazioni da ritenersi vere tanto per i prodotti letterari

quanto per quelli delle attivita artistiche e artigianali; e tanto I'una quanto

11 CRACCO RUGGINI 1999, pp. 212-213, p. 224, 236.

12 Pare opportuno ricordare e riportare pedissequamente (del resto ogni commento
risulterebbe pletorico) le parole di P. ZANKER nell’ Introduzione (pp. 3-6) al suo Augusto e il
potere delle immagini: «Le esperienze moderne hanno fatto ipotizzare in questo caso
I'esistenza di un preciso apparato propagandistico, che perod non ci fu. Quello che ci appare,
a posteriori, come un raffinato sistema di propaganda, risulto da un intreccio fra le
iniziative celebrative del sovrano e gli omaggi pili 0 meno spontanei offertigli dalla
popolazione: un processo che non sembra obbedire, in gran parte, ad alcuna regia occulta.
[...]isoggetti coinvolti nell’elaborazione del nuovo linguaggio abbiano contribuito a quel
processo, e quali interessi e vincoli sociali abbiano giocato nella sua diffusione».

13 Sul problema si vedano ZANKER 1989, pp. 281-290, GRASSIGLI 1998, p. 33 ss., GRASSIGLI
1999.

http://www.otium.unipg.it 8



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

I’altra tipologia di fonte (soprattutto) saranno prese in considerazione nelle
pagine a seguire.

I rischi in cui si potrebbe incorrere assecondando questo tipo di
approccio ermeneutico, fondato sull’escussione in parallelo di due categorie
di fonti costituzionalmente differenti, non sono pochi, e rappresentano un
argomento di ormai consunto dibattito!*. Certamente invalidante, ai fini di
una efficace ricostruzione storica, € quell’atteggiamento troppo proclive ad
un’interpretazione delle immagini esclusivamente affidata al supporto del
dato scritto; il pericolo di questo modo di operare e quello per cui lo
studioso perda di vista la corretta gerarchia delle fonti, fraintenda il corretto
rapporto tra «monumenti e documenti»'>, carpendo nelle immagini «cio che
sa gia per altre vie, o crede di sapere, e vuol “dimostrare”»'. Un’ossessiva
pretesa di ‘dimostrabilita” puo esser cagione di sovrainterpretazione.

Queste considerazioni non intendono affatto porsi alla stregua di un
invito alla rassegnazione o alla rinuncia al ricorso ad una documentazione
binaria, né tanto meno al rifiuto dell’iconologia abbinata alla critica
letteraria come strumento epistemologico. L'invito e, piuttosto, quello di
sfuggire alla tendenza — comprensibile in quanto istintuale, ma non
condivisibile — ad appiattire, sino alla deformazione, il dato figurato sulla
fonte scritta; in altre parole: si rischierebbe di chiedere all'immagine di
raccontare storie che di fatto non puo, non riesce, e che non é stata concepita
per narrare — ma che si presume sia in grado di comunicare. La questione,

evidentemente, si pone in virtu di ragioni ben piu profonde e complesse,

14 GHEDINI 2022, pp.283-293 ne ha ripercorso le principali tappe a partire dal celebre
Laocoonte di G. Ephraim Lessing.

15 GINZBURG 20234, p. 66.

16 GINZBURG 20234, p. 65.

9



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

sistemiche, antropologiche: 1'incolmabile iato cronologico che separa la
modernita dal mondo antico e alla base di questo fraintendimento; esso
rende questa tipologia di approcci «un’acritica e indebita estensione della
propria realta culturale»'” ad una realta del passato, regolata da codici
semiotici di cui, pero, non si possiede la chiave.

Alla luce di tali consapevolezze ci si accingera all’interpretazione di
alcuni quadri pittorici provenienti dalla regione vesuviana; essi,
accomunati dal raffigurare Alcesti in una condizione in un qualche modo
definibile come protagonistica, sono gli unici testimoni materiali, assieme a
pochi altri, della diffusione del mito nel panorama cronologico del I sec. d.
C.13; I'analisi delle immagini procedera affiancando ad essa riflessioni
scaturite dalla lettura delle fonti latine coeve e, soprattutto, del testo
euripideo, noto e frequentato da certi strati della popolazione romana
dell’epoca: senza la necessita di instaurare con esso stringenti e dirette
relazioni di derivazione, ma procedendo secondo una lettura comparata,
saranno presi in considerazione alcuni passi dell’'opera che sembrano
instaurare misteriose e fascinanti corrispondenze con alcuni schemi

iconografici dei dipinti oggetto di esame. L’intento non sara quello di

17 GRASSIGLI 1999, p. 448: inoltre, lo studioso, osserva come tale fenomeno non sia
circoscritto al solo momento di lettura delle immagini, anzi, esso si estende al momento
antecedente, quello della selezione stessa delle immagini, quando si decide cosa ritenere
semanticamente inerte e cosa semanticamente rilevante.

18 A ragione della volonta di mantenere 1’ambito della ricerca ancorato al momento della
rinascita del mito di Admeto e Alcesti nel panorama della cultura romana di eta augustea
e claudia saranno esclusi dalla presente analisi le sue attestazioni seriori; segnatamente, sul
versante della produzione artistica, non ci si inoltrera nello studio dei rilievi dei sarcofagi
romani di II sec. d.C., per i quali si vd. WOOD 1978, ZANKER, EWALD 2008 (sebbene, ad oggi,
una nuova lettura contestuale sarebbe necessaria).

1% Le immagini, del resto, non possono considerarsi, come pare di aver ben messo in
evidenza, un semplice riflesso della tradizione letteraria; le due, pur talvolta intrecciandosi,
sono esito di sistemi di codificazioni non associati (cfr. ISLER-KERENYI 2015).

http://www.otium.unipg.it 10



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

fornire risposte certe e definitive — che comunque non sarebbero tali ed
opportune —, ma, senza abbandonare la consapevolezza della natura
potenzialmente aperta di ogni spunto di ricerca, quello di rischiarare e di
argomentare il senso di tali ombrose connessioni, ben spiegabili andando
oltre allo sguardo superficiale e alla mera intuizione. Come a suo tempo
notava Panofsky, I'intuizione, da sola, non basta, essa impone 'onere della
prova e del controllo sulla base di «documenti che illuminino sulle tendenza
politiche, poetiche, religiose, filosofiche e sociali della personalita, del
periodo, del paese, che si studiano»?. Per certi aspetti, con queste parole, lo
studioso d’arte tedesco anticipava quello che costituisce oggi un argomento
nevralgico della critica archeologica. Solo affrontando il problema in
termini contestuali si puo auspicare di disvelare quello ‘strato iconologico’
dell’opera d’arte, regione ove risiederebbe ‘il senso dell’essenza’. Esperire
un’indagine iconologica, nel caso specifico, dei quadri relativi al mito di
Alcesti, implica la necessita impellente della valutazione del contesto entro
cui questi prodotti di lusso vennero concepiti e delle modalita in cui, in esso,
funzionarono. In nome di una lettura delle fonti che possa dirsi pienamente
contestuale verranno considerati ‘forme di contesto’, e il contesto politico e
sociale in senso lato, quello del primo impero, e il contesto di immediato
rinvenimento, rispetto ai quali il dato archeologico non puo assolutamente
considerarsi indipendente. Con questo spirito ci si avvicinera a quei residui
potenzialmente informativi sulla diffusione di un mitema greco in un
preciso momento della storia romana: si tratta evidentemente di frustoli, di

blandi lacerti, ma essi sono segni della medesima consistenza dell’oggetto

20 Gli ammonimenti di Panofsky (estrapolati da uno dei saggi confluiti in Studies in
Iconology, in particolare si tratta dell’ultimo, The Neoplatonic Movement and Michelangelo, pp.
171-230), vengono riportati da GINZBURG 2023a, p. 71.

11



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

su cui insiste il gesto forse piu antico della storia intellettuale del genere
umano: quello del cacciatore, che, accovacciato nel fango, scruta le tracce
della preda?. Il loro stato di traccia non e mai stato sufficiente a rassegnare

chi ne va in cerca alla rinuncia.

2.

Casta, univira, pudica, pia, domiseda, lanifica: variamente combinati tra loro,
questi i qualificativi che costituivano il corredo aggettivale piu
rappresentativo del lessico epigrafico delle lapidi sepolcrali, muliebri, di eta
repubblicana, e che, di fatto senza soluzione di continuita, anche quando
privati di una concreta adesione alla realta biografica della defunta,
continuarono ad essere adottati sino alla antichita tarda come indici
convenzionali dei costumi raccomandati al mondo femminile??. Di questi
vocaboli di arcaica ascendenza il riformismo augusteo fece largo riutilizzo.
Fu in questa rete semantica che si inseri il primo recupero del mito classico
di Alcesti, in un contesto storico la cui cifra caratteristica fu notoriamente
quella dell’ambiguita: mentre le misure assunte in campo familiare e morale
dal nuovo imperatore, a fronte dei gravi problemi economici e sociali che
avevano inaugurato la fine del millennio, si imponevano come strumenti

atti a garantire un beneficio bidirezionale — allo Stato e ai destinatari delle

2 L’immagine, poetica quanto efficace, ancora una volta derivata dalle parole di un
illuminante saggio di Carlo Ginzburg, ¢ stata pensata dallo studioso come correlativo
oggettivo dell’astratto atteggiamento intellettuale del ‘paradigma indiziario” (cfr.
GINZBURG, 2023b).

2 Molto di quanto verra di seguito trattato a proposito delle condizioni socio-economiche
della figura femminile nel quadro della prima eta imperiale e debitore alle riflessioni di
Francesca Cenerini e al suo La donna romana (CENERINI 2009): scritto acuto e di raffinata
fattura, lungi dall'imporsi come esclusivo studio di genere, esso si inoltra nella ricerca
sviluppando complesse questioni d’ordine sociale e culturale.

http://www.otium.unipg.it 12



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

stesse — e si aprivano in forme di vantaggiosa concessione rivolte, fra le
tante, anche alla componente femminile, quest'ultima si vedeva sempre piu
insistentemente sospinta all’emulazione del modello matronale ideale,
quello tradizionale, di estrazione repubblicana, quello che nell’opinione del
conservatorismo filoaugusteo il generalizzato illanguidimento morale
aveva sensibilmente compromesso e che ora veniva riproposto, a livello di
propaganda ufficiale, opportunamente modificato e adeguato ad una
nuova realta politica. Tradizione e innovazione, visceralmente avvinghiate
tra loro, avevano costituito ancora una volta il fondamento ideologico delle
scelte del princeps.

Le vicende belliche della tarda repubblica, responsabili della lacerazione
del tessuto demografico romano, avevano ingiunto ad Ottaviano di
avanzare misure atte a rinsaldare e rinvigorire una popolazione di molto
ridotta nel numero; la legislazione augustea relativa allistituto della familia,
nucleo fondamentale del processo di restaurazione, intendeva incoraggiare
i matrimoni prolifici attraverso alcuni incentivi: nel caso dei padri di
famiglia, a questi si prospettavano lauti vantaggi politici o la possibilita di
far carriera nel corpo statale; nel caso delle donne, se madri di tre o quattro
tigli?®, ’abolizione della tutela mulierum, secondo quanto previsto dallo ius
trium o quattuor liberorum?'. L’emanazione di questo diritto segno una tappa
di tutto rilievo nell’evoluzione della condizione giuridica femminile nel
corso della storia romana, preparata e anticipata da una serie di importanti
conquiste realizzate gia in eta repubblicana; tuttavia, prima delle

concessioni promosse dall'imperatore, nonostante il pregresso e graduale

2 Quattro se liberte.
24 Cfr. CENERINI 2009, p. 89.

13



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

riconoscimento di alcune capacita successorie e testamentarie e del
matrimonio sine manu, ormai vigente dal II sec. a. C.%, le donne, anche se sui
iuris — e quindi in possesso di diritti soggettivi —, avevano continuato a
rappresentare per il diritto romano una categoria imminuto iure, ovvero
inabile al compimento di atti giuridici che presupponessero le piene facolta
di intendere e di volere: in altre parole, impossibilitate, pur ereditarie, nel
disporre liberamente delle proprie sostanze economiche, esse erano
costrette a sottostare, almeno formalmente, ad un tutore di sesso maschile.
Non mancarono, in ogni caso, soprattutto a partire dalla tarda repubblica,
forme di deroga alla regola, ma con lo ius trium o quattuor liberorum quella
che prima era un’infrazione, a patto che sussistessero ovviamente precise
condizioni, venne regolamentata.

All'inizio dell’eta imperiale, come lo studio delle fonti epigrafiche ha ben
messo in evidenza, alcune figure femminili di agiata condizione economica
riuscirono a guadagnare 1’accesso a spazi di pubblica azione in modi prima
assolutamente impensabili, e seppero imporsi in una dialettica capace di
coinvolgere le realta urbane e i loro principali rappresentanti politici e
istituzionali. L’interventismo femminile si espresse in forme di
finanziamento o in vere e proprie opere di edilizia privata a supporto dei
programmi pubblici. La documentazione archeologica, in abbinamento a

quella legislativa, permette di valutare 1'incidenza e la frequenza secondo

% Qriginariamente, il matrimonio romano, oltre ad essere, naturalmente, eterosessuale e
patrilocale, per la sposa si configurava anche cum manu: la donna e i suoi beni, a seguito
della confarreatio, transitavano dalla casa del padre a quella del marito, divenendo soggetti
al potere assoluto dello sposo, a patto che costui fosse sui iuris, altrimenti, nell’eventualita
in cui questi fosse ancora sottoposto alla potestas del proprio padre, tanto la moglie, quanto
le sostanze di lei, sarebbero state rimesse alle volonta del suocero (CENERINI 2009, p. 40).
% Sull’evoluzione dello status giuridico ed economico della figura femminile tra eta
repubblicana e imperiale vd. CENERINI 2009, pp. 39-58.

http://www.otium.unipg.it 14



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

cui questo fenomeno si verifico: svariati e rilevanti furono i casi di
ricchissime matrone che decisero di rendersi munifiche verso la comunita
di appartenenza (e non solo); si tratto di eventi consistenti al punto che c’e
chi si ¢ domandato se non sia il caso di considerare anche questi gesti forme
di ‘evergetismo municipale’”. Come poter fornire una spiegazione storica a
tutto cio? Ancora una volta le premesse di tale fenomeno vanno ricercate
nelle condizioni in cui versava la Repubblica nei suoi ultimi anni di vita, e
nella sagacia di Augusto nell'individuare strategie volte a risanare il
generalizzato clima di dissesto, anche attraverso il diretto coinvolgimento
dei privati entro progetti di portata statale. Tuttavia, se nel caso di
magistrati e notabili I'etica del mos maiorum aveva gia codificato le modalita
secondo cui le pratiche di evergetismo si sarebbero potute consumare, la
condizione giuridica di donne e liberti, ai margini della vita politica —
escluse le prime dallo ius honorum e dallo ius suffragii, i secondi inabili
all’accesso alle magistrature romane —, aveva reso necessaria 1'elaborazione
di una soluzione che consentisse di drenare le opime rendite di questi
soggetti entro le casse dello Stato. A tale scopo si intervenne creando nuovi
collegi sacerdotali, diffusi largamente nei municipi e nelle colonie romane:
il sodalizio dei saeviri augustales, nel caso dei liberti, e diverse forme di
sacerdozio femminile, costituirono gli unici spazi di azione e di
rappresentanza per queste categorie sociali. Solo nel ruolo di sacerdotesse
pubbliche, almeno nel contesto delle province occidentali, certe donne
furono in grado di rendersi autrici di quei gesti che le resero

particolarmente benemerenti presso le comunita di riferimento: statue?,

%7 Si consulti, ancora una volta, CENERINI 2009 (pp. 130-139).
28 La storia del diritto allo ius imaginum (o imaginis) per 'universo femminile trae le mosse
da un’iniziativa di cui fu responsabile, ancora una volta, Augusto. Nel 35 a. C., nel pieno

15



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

onorificenze di ogni genere, vantaggi concessi ai membri delle loro famiglie,
furono le vie secondo cui le citta esibirono la propria gratitudine?; ben si
capisce, allora, quanto queste benefattrici fossero motivate a rendersi tali.
Ma, mentre venivano innalzati, talvolta in spazi assai prossimi al Foro,
monumenti atti ad eternare nella memoria civica le immagini di queste
donne cosi dinamiche, sempre piu cogente e pregnante si faceva il
tradizionale ed esemplare modello di femminilita legato alla casa — e non
agli spazi pubblici —, al marito, alla famiglia.

La possibilita di interferire sulle dinamiche della mitopoiesi fu uno dei
canali, se non il preferenziale, attraverso cui trovarono espressione molte
delle urgenze comunicative della propaganda imperiale. II mito e,
tradizionalmente, una materia plastica, una sostanza facilmente lavorabile
e modellabile; nuovi racconti possono sempre essere sviluppati, le vecchie

tradizioni possono essere riscritte, spiegate, all’'occorrenza, in modi diversi.

delle guerre civili, Ottaviano ancora triumviro, concesse, come riporta anche il testo del
relativo plebiscito, alla sorella Ottavia e alla moglie Livia, donne della sua vita, alcuni
particolari onori (Cass. Dio 49, 38, 1). Alle due venne riconosciuta una posizione alquanto
privilegiata: entrambe sarebbero state tutelate nei loro beni e, soprattutto, in un momento
storico in cui le liste di proscrizione erano entrate a far parte della quotidianita, nella vita,
grazie alla concessione della sacrosanctitas, diritto all’inviolabilita, prerogativa gia propria
dei tribuni della plebe in eta repubblicana. Entrambe, inoltre, potevano essere onorate
tramite I'erezione statue che le raffigurassero. Il diritto alla pubblica immagine sara
riconfermato nel 9 a.C. alla sola Livia (Ottavia era gia scomparsa nell’ll a. C.), per
consolarla della perdita del figlio Druso Maggiore, almeno stando a quanto riportano le
fonti (Cassio Dione 55, 2, 5). Si tratto, all’epoca, di una vera e propria eccezionalita; lo ius
imaginum sino a quel momento aveva rappresentato un’esclusiva maschile, eccettuata solo
in due casi in eta repubblicana, di cui ci parlano le fonti: una discussa statua equestre di
Clelia, in sacra via e un’altra, ancor piu discussa, di Cornelia, in Metelli publica porticu (cfr.
CENERINI 2009, pp. 69-70). Poco tempo ci volle, da quella concessione di Ottaviano, perché
altre grandi matrone, su imitazione di quelle della famiglia imperiale, se ne appropriassero.
2 Emblematici ma non anomali sono i casi di Eumachia e di Mineia: la prima, sacerdotessa
che dono alla comunita di Pompei, sua pecunia, una crypta, un chalcidum e una porticus,
venne commemorata nell’edificio che di lei porta il nome con la realizzazione di una statua
da parte del collegio professionale dei fulloni; la seconda, munifica restauratrice della
basilica di Paestum, fu addirittura commemorata nelle emissioni monetali della stessa citta.

http://www.otium.unipg.it 16



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

Si pensi a figure quali Lucrezia, celeberrima moglie suicida di Tarquinio
Collatino, tragica vittima della mala libido di Sesto Tarquinio®, o Virginia,
casta fanciulla, irriducibile — poiché promessa in sposa ad un altro — alle
velleita sessuali del decemviro Appio Claudio®, o ancora Clelia®, unico
modello femminile in cui un animus virilis puo considerarsi contemplabile:
creature i cui contorni si sfumano tra la storia e la leggenda, esse sono solo
alcune delle tante sorelle di Alcesti il cui ricordo venne rianimato nella
memoria dei contemporanei, consapevolmente valorizzate in quanto in
grado di esercitare un ruolo esemplare dinnanzi al pubblico femminile
dell’epoca.

L’Alcesti di Euripide aveva gia fatto il proprio ingresso nella cultura
latina filtrata dalle intrepretationes dei tragici di eta arcaica, ma fu in eta
augustea, e poi in eta flavia, che conobbe il suo maggior numero di riprese®.
Nell’elegia 2, 6 di Properzio, un vero e proprio inno al sentimento della
gelosia, l'autore, le cui notti sono rese insonni dall'insopportabile
figurazione di un possibile tradimento da parte di Cinzia, vagheggia, non
senza invidia, la tranquillita di Ulisse e di Admeto, ai quali il destino
concesse mogli devote e fidate3:. Nel Corpus Tibullianum, invece, mancano i

riferimenti all’atto estremo compiuto da Alcesti; la rievocazione del mitema

% Qv., Fasti 2, 721-825; Liv., 1, 57.

3 Liv., 3, 48.

21iv., 2, 13.

3 Sebbene sia stato Levio, in eta tardorepubblicana, come pare da un frammento della sua
Alcestis confluito nell’opera del curioso Aulo Gellio (Noct. 19, 7, 2 = Laevius, fr. 7 Blansdorf),
ad aver per primo eraso la figura di Ercole nella sua variante del mito, probabilmente
nell’intento di valorizzare gli aspetti sentimentali gia impliciti nell’intreccio euripideo.
Sulle riproposizioni del mito di Admeto e Alcesti nella cultura letteraria latina: PAOLUCCI
2015, pp. XXIII ss.

3 Prop., 2, 6, vv. 23-24: felix Admeti coniunx et lectus Ulixis / et quaecumque viri femina limen
amat!

17



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

passa per un altro nucleo tematico — menzionato in qualita di exemplum
mitologico atto a sostenere il confronto con I’amore del poeta per Nemesi —
, quello del soggiorno di Apollo presso la casa di Admeto, o meglio, di
quella schiavitt punitiva che fini per trasformarsi in una schiaviti d’amore,
secondo la variante del mito codificata in eta ellenistica e che Tibullo
dimostra di aver recepito®. Anche in uno dei testi piu licenziosi dell’inizio
del I secolo il nome di Alcesti fa la sua comparsa, sfilando tra quelli di altre
note figure del mito: con I'intento di stornare dalla mente del suo lettore le
piu topiche e preconcette immagini legate al ‘sesso debole’, I'Ovidio del III
libro dell’Ars amatoria ricorda la Pagasia in un catalogo di figure femminili
esemplari, modelli inopinabili di univirato e di fedelta coniugale, scelte
come contraltare all’opinione comune sulla naturale lascivia muliebre®. La
riesumazione del dramma greco in eta neroniana si limita, nell’'opera di
Seneca e di Lucano¥, al motivo dell’asservimento di Apollo al re di Fere.
L’'immagine del gesto salvifico della moglie di Admeto torna ad affacciarsi
in eta successiva, tra le pieghe dell’epigrammatica di Marziale®, e tra le
righe di uno dei piu aspri e caustici scritti della produzione di Giovenale:
nella VI delle sue satire, in un momento di parossismo della vertiginosa
invettiva antifemminile, a suggello del lungo componimento di quasi

settecento esametri, I'autore scaglia gli ultimi lapidari versi di ispirazione

% Tibull.,, 2, 3, vv. 11 ss.: Pavit et Admeti tauros formosus Apollo, / nec cithara intonsae
profuerunve comae / nec potuit curas sanare salubribus herbis: / quicquid erat medicae vicerat artis
amor. Cfr. SUSANETTI 2007, pp. 13-16, PAOLUCCI 2015, p. XXV.

3% Qv., Ars 3, 15 ss.: Est pia Penelope lustris errante duobus / et totidem lustris bella gerente viro.
/ Fertur et ante annos occubuisse suos; / fata Pheretiadae coniunx Pagasia redemit / Proque viro est
uxor funere lata viri. / «Accipe me, Capaneu, cineres miscebimur», inquit / Iphias in medios
desiluitque rogos. / Ipsa quoque et cultu est et nomine femina Virtus.

3 Cfr. Sen., Herc. fur. 451; Lucan., Bell. civ. 6, 367 ss.

3 Cfr. Mart., Epigr. 4, 75.

http://www.otium.unipg.it 18



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

mitologica. L’ipocrisia — sostiene il poeta — e una delle piu peculiari
caratteristiche dell’'universo femminile: a che vale, dunque, che quelle
donnicciole si rechino a teatro a guardare 1'Alcesti? Se fosse proposto loro
un simile sacrificio — osserva ancora il medesimo — preferirebbero piuttosto
la morte del proprio marito per avere salva la vita della loro cagnetta®. In
chiave antifrastica rispetto agli altri tipi bersagliati dalla penna di Giovenale
Alcesti continua di fatto ad incarnare il miglior modello femminile possibile
agli occhi del suo autore. Cosi appare anche nel rapido accenno che di lei si
fa nell’epica di Stazio.

A Roma, tra la fine del vecchio e l'inizio del nuovo millennio, quando si
rilegge 1'opera del drammaturgo ateniese, lo si fa con un atteggiamento
selettivo. E lo si fa talvolta sopra le righe. Alcesti non e solo la fida moglie
di Admeto, essa finisce per cristallizzarsi in un simbolo, e emblema di
devozione coniugale, di disponibilita al sacrificio, di perfezione femminile,
non c’e nulla in Alcesti che non risponda ai canoni di ‘come una donna
debba essere’. Dell'ipotesto greco alcuni aspetti, latenti 0 meno, vengono,
volutamente, obliterati.

Della crisi delirante della donna prima della morte, si tace; del suo pianto
prorompente, non si racconta; di Alcesti che, gettatasi sul talamo, vi si
dimena spasmodicamente, non si dice. L’ Alcesti dai repentini cambiamenti
psicologici*, che prima si abbandona al delirio e che poi accetta

razionalmente il suo destino, morendo per vedere salva la vita del suo

¥ Giov., 6, vv. 652-654: Spectant subeuntem fata mariti / Alcestim, et similis si permutatio detur,
morte viri cupiant animam servare catellae.

40 Cfr. Stat., Theb. 5, v. 434 ss.

41 Cfr. DI BENEDETTO 1975, pp. 24-46.

19



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

amato, non e pit contemplata. Nella prima rilettura del mito offerta dalla
cultura romana Alcesti e fermamente convinta della sua scelta.

C’e poi un implicito nel testo euripideo da cui le riproposizioni latine
sembrano deliberatamente prescindere: Alcesti non solo accoglie, pur non
senza remore, la possibilita dell’Ade, ma € I'unica a non tirarsi indietro di
fronte ad esso; Admeto fugge, riducendosi a ricercare vigliaccamente un
vicario nella morte, i suoi genitori fanno lo stesso, rifiutando la proposta del
figlio di sostituirglisi, soprattutto il padre Ferete, che sembra insensibile ad
ogni logica non materialista*>. Rispetto a questi atteggiamenti quello di
Alcesti eccelle eroicamente. Admeto finisce per diventare oggetto di odio e
di disprezzo collettivo, oltre che lacerato dal suo stesso senso di colpa, lui,
che di quella morte, avrebbe dovuto beneficiare. Nella tragedia euripidea il
maschile finisce per collassare su sé stesso, per tramutarsi nella ridicola
vittima delle sue stesse contraddizioni, depotenziato da un femminile che
agisce virtuosamente, mosso solo da un affetto incondizionato. E come se si
realizzasse una sorta di capovolgimento dei sessi rispetto alle caratteristiche
tradizionalmente attribuite all'uno e all’altro®. Il femminile gode della

virilita che manca al maschile. Le fonti latine ottenebrano anche questo non

# Questo particolare, per contro, non viene taciuto in una serie di sarcofagi di Il sec. d.C.:
in essi, eccettuati alcuni casi, € ormai venuta meno la centralita iconografica di Alcesti e del
suo ritorno dall’oltre morte (sebbene questo, nella cultura sepolcrale, continui ad esse il
motivo principale e talvolta unico della sua ripresa); la vicenda viene sviluppata nella sua
articolazione complessiva, ripercorsa secondo diversi gradi di fedelta rispetto alla versione
del mito codificata nella scrittura di Euripide. Il tema & ben rappresentato nel rilievo
scultoreo della lastra frontale di un sarcofago romano di eta antonina (databile tra il 170 e
i1 180 d.C.), oggi conservato presso il Museo di Villa Albani a Roma: I'episodio dell’acceso
diverbio tra Admeto e il padre Ferete € ben riconoscibile per la centralita spaziale
conferitogli, quasi equivalente per importanza alla scena della morte di Alcesti. Cfr. WOOD,
1978, p. 503.

# Sul significato del sacrificio di Alcesti nell’opera euripidea: SUSANETTI 2007, pp. 25-32.
Inoltre: vd. supra n. 6.

http://www.otium.unipg.it 20



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

irrilevante dettaglio, e sintetizzano il dramma nell'immagine del sacrificio
di Alcesti.

Sul conto di Ercole, non una parola spesa dagli autori di eta imperiale.
L’ Alcesti latina — che poi resta comunque degna erede dell’ Alcesti greca di
Euripide -, puo esistere anche da sola, indipendentemente dal
condizionamento e dalla necessaria presenza dell’eroe ellenico. Non ha
bisogno di essere rievocata assieme a tutto il peso del dramma cui
appartiene. E di per sé capace di salvare, e non necessita di essere salvata a
sua volta. Ed e per la sua scelta una creatura imperfettibile. In questo senso
la latinita pare aver meglio colto 'importanza che gia Euripide aveva
accordato alla sua eroina. La rilettura del mitema verificatasi a partire
dall’eta augustea ha di fatto valorizzato un dato gia insito nel testo
euripideo, assolutizzandolo; ma la comprensione del valore diegetico di
Alcesti, della cosiddetta ‘autonomia” di cui si parlava all’inizio, come gli
esempi tratti dalla letteratura latina sembrano dimostrare, si attua sotto il
segno della risemantizzazione, della reinterpretazione e, forse, della
strumentalizzazione. Se a fondamento del recupero dell’ Alcesti di Euripide
— che di li a pochi anni sarebbe confluito nel ‘canone’ scolastico degli autori
drammatici* — non ci fu necessariamente una scelta politica orientata in
senso preciso, certamente, il sistema valoriale cui furono adesi gli
ideologismi augustei trovo feconda occasione di allineamento a quella
sensibilita generale che, trasformata, rese realizzabile la ripresa

dell’argomento mitologico: un caso che, per certi aspetti, puo considerarsi

4 ZIMMERMANN 2016, p. 15: rammenta come in questo processo rivesti un ruolo di rilievo
un certo Didimo, detto Calcentero, erudito di eta augustea, impegnato, oltre che
nell’escerpire e nel sintetizzare ampie sezioni del patrimonio letterario antecedente, anche
nella creazione di dizionari sulla lingua della commedia e della tragedia attica.

21



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

la modesta epitome della storia del fenomeno politico augusteo, inseritosi
nel quadro di una societa trasversalmente percorsa da istanze, aspettative e
presagi di avita data, e di cui, esso, seppe rendersi efficace interprete.

La valutazione dei casi di reimpiego del mito non si puo risolvere,
tuttavia, nel ravvisare sempre e soltanto, al di la di questi, motivi di solidale
adesione ideologica ai valori di una eventuale propaganda ufficiale. Alcuni
animi, come quelli di Marziale e di Giovenale, per naturale temperamento,
non poterono che abbracciare l'edulcorata reinterpretazione dell’Alcesti
avvenuta in eta precedente, ma cid non puo, ad esempio, essere asserito nel
caso di Ovidio: il richiamo del mito all’interno di un’opera didascalica che
intende elargire, alle donne libere e gaudenti, le armi necessarie ad
affrontare Amore su un metafisico campo di battaglia, si infrange contro lo
spirito della stessa, oltreché contro quello del suo stesso autore. E evidente
che ci fu chi in quei valori si riconobbe, chi invece non riusci a condividerli.
Lo scetticismo e lincredulita sono sempre stati diritti radicati nella storia
delle popolazioni umane, trasversalmente diffusi nelle societa, ed esercitati
in modo pit 0 meno nascosto o consapevole®. Tuttavia, pensare allo
sviluppo della tradizione di un mito meramente in funzione della dicotomia
adesione/ripulsione puo essere — e di fatto e — fuorviante e banalizzante. Il
problema si pone in termini assai pitt complessi; in esso si intrecciano, come
anche la prossima analisi dei dati archeologici intende mettere in evidenza,

questioni di lealismo imperiale, forme di libero spontaneismo, maggiori e

4 Cfr. VEYNE 1983: scritto perturbante, commovente e affascinante; Veyne, ritrovando nel
mondo greco-romano le origini dei sentimenti moderni dell’agnosticismo e della
devozione dinnanzi ad ogni forma di verita rivelata, di fronte alle espressioni molteplici
del mito e delle sue tradizioni, ha trasformato la sua ricerca nell’indagine della cogenza e
del funzionamento dei medesimi meccanismi nelle societa post-classiche, compresa quella
attuale.

http://www.otium.unipg.it 22



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

minori gradi di consapevolezza nella ripresa del tema mitologico. Il fatto e
che, al di la delle ragioni che soggiacciono ad una piu o meno forte forma
di identificazione dei singoli con gli argomenti dei programmi ufficiali,
della privatizzazione da parte degli stessi dei messaggi del regime, I'eta
augustea seppe effettivamente forgiare un nuovo sistema di immagini, in
grado di agire, anche a lunga durata, a livello subliminale sulla psicologia
dei contemporanei. E non solo. Seppe anche partecipare ad una cultura
immaginifica da cui, talvolta, essa stessa poté suggere linfa vitale. Il ricordo
di Alcesti, ravvivato all’inizio dell’eta imperiale, continuera ad esercitare
sulla tradizione successiva un fascino inossidabile, incorruttibile anche al
fluire del tempo. Proprio in questo senso «il “potere delle immagini” va
oltre la semplice influenza — riconducibile in sostanza ad una piti 0 meno
varia efficacia propagandistica — che determinate raffigurazioni possono
esercitare sulle persone, ma diviene un “mondo figurativo”, un vero e
proprio settore dell’esistenza, in cui la rappresentazione — figurata o vivente
— si interseca con la realta presente, trasformandola in una superiore»®.
Nessuno, nolente o volente, puo dirsi estraneo ed esterno a questa realta.
Tutto cio e tanto piu vero quando, una volta abbandonato il terreno dei
materiali letterari, si pone lo sguardo al dato storico-artistico, che molto piut
degli altri esiste nello spazio della vita di tutti i giorni, che esso sia proprio
della pubblica munificenza o del lusso domestico: per gli antichi, del resto,
le immagini, che per le loro intrinseche proprieta si ancorano con maggior
tenacia delle parole alla mente umana, esistevano, avevano una loro

presenza, accanto ai vivi, nella dimensione della quotidianita.

46 GRASSIGLI 1998, p. 20.

23



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

3.

L’excursus storico-letterario sopra sviluppato non intende essere un
gratuito intermezzo di riempimento; chi scrive sostiene con profonda
convinzione che una piena comprensione del dato iconografico non possa
realizzarsi senza aver prima gettato uno sguardo al contesto politico, alla
realta culturale, e alla societa che furono responsabili del suo artificio. Le
immagini vengono forgiate dalle societa, esistono, vengono utilizzate,
funzionano all'interno delle stesse e pertanto non possono esserne
considerate avulse. L’analisi dell’evoluzione della condizione femminile in
prima eta imperiale, dei modelli comportamentali propagandati dai vertici
dello Stato, concorre a questa prospettiva ermeneutica. Lo stesso sia
considerato valido nel caso delle riflessioni spese a proposito di quei passi
tratti dalle opere di alcuni dei principali volti della letteratura del tempo:
sebbene elaborazioni artistiche rispettivamente indipendenti, basate su
codici a sé stanti, tanto le testimonianze letterarie quanto quelle
iconografiche partecipano alla medesima cultura immaginifica.

L’immagine di Alcesti fa parte di un vasto repertorio mitologico che,
come gia piu volte ripetuto, a partire dalla prima eta imperiale diventa parte
integrante dei materiali delle botteghe artigiane, e di cui & nota la diffusione
soprattutto grazie ai testimoni della coeva pittura parietale. Variamente
attestato e il mitema cui questo personaggio appartiene, riportato da una
serie di quadri di area vesuviana dislocati nell’arco cronologico del I sec. d.
C.: solo alcuni di essi, pit omogenei tra loro sotto il profilo della
composizione formale, sembrano aver partecipato agli orientamenti delle
riletture dell’Alcesti euripidea affioranti in alcuni dei testi prima presi in

considerazione. Anche in essi il ruolo di Alcesti — e di quello che si vedra

http://www.otium.unipg.it 24



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

essere il suo ‘doppio’ — assurge alla dimensione del protagonismo,
riassumendo in sé tutto il senso della scena. E anche in essi, come rilevato
nella produzione letteraria contemporanea, la presenza di Ercole e
marginalizzata al punto da essere estromessa o da comparire, in certi casi,

sotto forma di appena percettibili tracce?.

47 Per contro, nei casi in cui la figura dell’eroe € presente, Alcesti, € costretta a concedere il
ruolo di primattore al figlio di Zeus: infatti non mancano, nel contesto domestico
vesuviano, anche se sparute, le attestazioni pittoriche del mito corredate dalla presenza di
Ercole (personaggio peraltro molto caro alla cultura locale e largamente rappresentato da
una nutrita serie di opere d’arte provenienti dalla zona): ad oggi sembra possibile contare
tre esemplari in area pompeiana ed uno, forse, nel territorio di Ercolano. A Pompei,
l'episodio della liberazione di Alcesti dall’ Ade grazie all'intervento di Ercole e stato a lungo
considerato attestato solo da un dipinto in IV stile proveniente dalla Casa dei Postumii (VIIL,
4, 4). 1l quadro, in origine situato su una parete dell’unica ala di cui era munita la casa nella
sua ultima fase edilizia, seleziona per la vicenda un’essenziale soluzione iconografica: la
scena si compone di soli tre personaggi, due maschili, uno femminile; Ercole, in posizione
centrale, ben riconoscibile dall’iconica leonté che, morbida, gli scende sul braccio, funge da
mediatore tra la figura maschile seduta di fonte a lui, ovviamente Admeto, e la figura
femminile, Alcesti, stante alle sue spalle. Ad implementare numericamente le
testimonianze pittoriche del mito in area pompeiana e stata la rivalutazione di un celebre
quadro del triclinio della Casa dell’Ara Massima (VI, 16, 15): la scena ancora una volta si
compone di tre personaggi, tre figure maschili distribuite su uno sfondo rupestre, quella
sulla destra, 'unica inconfondibile, e di nuovo identificabile con il personaggio di Ercole,
maturo, barbuto, contrassegnato dai suoi soliti attributi. Sul lato opposto della
composizione, un giovane imberbe, in nudita eroica, con clamide, risulta direttamente
coinvolto in un colloquio con il semidio. Il terzo personaggio, retrostante rispetto ai due,
piu che partecipare alla scena sembra esserne spettatore. Sulla destra, alle spalle di Ercole,
un albero ed una struttura parallelepipeda: proprio questa, e la sua ipotetica
polifunzionalita, ha dato adito nel corso del tempo alle pit1 diverse e talvolta divergenti
proposte ermeneutiche, una delle quali, come noto, ha fornito il pretesto per I’eponimia
della casa. CORALINI 2005, p. 340, ritornando sui passi di un lavoro antecedente (CORALINI
2001, pp. 84-85) in cui si era dimostrata maggiormente cauta nel riscontrare in questa scena
un riferimento alla storia di Admeto e Alcesti, si mostra molto pili convinta
dellidentificazione a suo tempo proposta dallo Strocka: lo studioso ha ravvisato nel
parallelepipedo sullo sfondo un’allusione al sarcofago della stessa Alcesti, presso il quale
si svilupperebbe, prologo alla liberazione della giovane sposa, il colloquio tra Admeto ed
Ercole, secondo una soluzione iconografica che — se e giusto ricercare una continuita con
questo prototipo di eta flavia — sara poi adottata nei sarcofagi di II sec. d. C. ispirati a tale
tema mitologico. Condivide l'iconografia del quadro del triclinio della Casa dell’Ara
Massima un quadretto in III stile recuperato in frammenti, e fuori contesto, nel
riempimento di una fossa di una piccola casa dell'insula VI 16 (oltretutto piuttosto
prossima al luogo di rinvenimento dell’altro esemplare). Nel caso dell’ unica testimonianza

25



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

Ma i quadri in questione* sembrano talvolta andare oltre, pervenendo a
significati altri, carpendo — forse — altre peculiarita dell’eroina di Euripide.
Gli esemplari pittorici cui si e fatto cenno fanno riferimento al quadro
cronologico della tarda eta giulio-claudia — eccettuato un affresco che
potrebbe esser stato rinnovato in eta flavia®* —, dunque all’'ultimo periodo
della storia della decorazione domestica pompeiana, fase segnata dalla
definizione di un diverso modo di concepire gli schemi sintattici secondo
cui la decorazione pittorica viene elaborata sulle pareti, oltreché da un
nuovo modo di trattare la narrazione figurata. I quadri dipinti, non
necessariamente esito di sterili forme di emulazione di modelli tardo-
ellenistici, ma da considerarsi figli dello sperimentalismo e della creativita
di un prolifico artigianato quale fu quello campano, nelle loro varie
redazioni appaiono allo spettatore moderno come diverse varianti di un
prototipo condiviso, ipoteticamente coincidente con la pit remota delle
attestazioni dello schema figurativo. Allo stato attuale delle conoscenze, la
soluzione compositiva piut antica e rappresentata da quella attestata da un
quadro, purtroppo significativamente corrotto, proveniente dagli scavi

della Masseria di Irace a Pompei (VIL, 6), databile all’eta claudia, al tempo

ercolanense, questa e rappresentata da un quadretto piuttosto corrotto e appena leggibile,
cosicché il riconoscimento di Ercole, Admeto e Alcesti € solo congetturabile. Esso
appartiene ad una serie di tre quadretti a ipotetico tema erculeo (dal momento che la
presenza dell’eroe sembra certa solo in uno di essi) provenienti da un ricco ambiente in III
stile della Casa del Colonnato Tuscanico, grande domus affacciata sul decumanus maximus,
di fronte all’ Augusteum e a breve distanza dall’ Aedes Augustalium e dalla Basilica Noniana
(cfr. CORALINI 2005, pp. 348 ss.).

48 Gli affreschi che qui verranno presi in considerazione, ora approfondendone gli aspetti
iconologici, sono i medesimi precedentemente analizzati da BRAGANTINI 2001, pp. 799-822.
4 Almeno secondo quanto caldeggiato da ESPOSITO 2014, p. 45: lo studioso crede che tutto
il ciclo pittorico dell’Augusteum di Ercolano, compreso il quadro raffigurante la storia di
Admeto e Alcesti, sia stato realizzato, o meglio, rinnovato, negli anni del principato dei
Flavi.

http://www.otium.unipg.it 26



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

dei primi esperimenti del IV stile (fig. 1)*°. Lo stato di conservazione del
dipinto, tuttavia, risulta compromesso al punto che per una sua corretta
descrizione si & costretti a far uso — fortunatamente — di una riproposizione
grafica ottocentesca® e, alternativamente, di una sua non esatta copia
rappresentata da un affresco, di poco piu tardo, proveniente dall’ Augusteum
della vicina Ercolano (fig. 2)*2; quest’ultimo esibisce una situazione meno
affollata, mancando di una coppia di personaggi invece presenti nel
corrispondente pompeiano, ma in linea generale il tipo di composizione e,
per 'appunto, il medesimo. Al di sotto della divina protezione di Apollo si
dipana, secondo un andamento ascensionale culminante proprio nella
figura del dio, la scena® che vede coinvolti i molti personaggi, tutti, o quasi,
assorti nell’ascolto della lettura di un responso oracolare da parte del
giovane che, seduto in primo piano — verosimilmente un sacerdote —, di
spalle rispetto all’osservatore, trattiene nella mano sinistra il testo del
terribile vaticinio. Di fronte a questi, una coppia seduta su di uno sgabello,
coperto da una pelle di leone®. Il personaggio maschile, togato, dal capello
corto, e da identificarsi con Admeto: alla lettura del rotolo da parte del

giovane sacerdote il re reagisce abbassando lo sguardo, serio, smarrito, e

5% MANN, SN 16. Cfr. BRAGANTINI 2001, pp. 804 ss.

51 Ornati 1838, tav. 29. Cfr. BRAGANTINI 2001, p. 818.

52 MANN, inv. 9027.

5 La scena cui si fa riferimento e che ci si accinge ora a descrivere e quella riportata
dall’esemplare ercolanense.

5 Come osservato anche da BRAGANTINI 2001, p. 805, potrebbe trattarsi di un’allusione, in
sordina, tenue, alla presenza di Ercole nella vicenda, pur assente nella scena; del resto il
quadro apparteneva ad un contesto edilizio in cui, la presenza dell’eroe, era fortemente
marcata. La cultura artistica che in eta successiva trovera espressione nella produzione di
sarcofagi non sapra piu omettere la figura di Ercole: evidentemente raffigurato alla stregua
di un demone psicopompo nell’atto di riconsegnare Alcesti al suo novello sposo, il suo
personaggio, per la sua capacita di farsi tramite, ponte, tra il mondo dei vivi e il mondo dei
morti fu sentito irrinunciabile dalle botteghe dei marmorari impegnate nell’artigianato
funerario.

27



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

portandosi la mano al capo, in un gesto esprimente cordoglio, agitazione o
perplessita. La figura femminile, velata e coperta da un mantello bianco,
Alcesti, tenta di confortare il marito, abbracciandolo, ma negandogli ogni
contatto visivo, fissando piuttosto lo spettatore, a sua volta coinvolto dal
dipinto in questo gioco di sguardi. Pit1 a destra, poco sotto la presenza del
dio Apollo, ma sempre in una posizione centrale come la precedente,
un’altra figura femminile, ammantata anch’essa di bianco: ancora una volta,
come sembra confortare il confronto con un affresco che tra breve sara preso
in considerazione, si tratta probabilmente di Alcesti, o forse non di lei
direttamente, ma di un ‘doppio’ di sé stessa. Al margine destro della
composizione stanno un uomo e una donna, evidentemente avanzati
nell’eta, come i segni fisici dovuti al fluire del tempo sembrano suggerire:
nei due si potrebbero riconoscere i genitori di Admeto, sebbene questa
interpretazione non sia del tutto certa e unitariamente condivisa; c’e chi
vede in essi il pedagogo e la nutrice di Alcesti, chi pit genericamente una
qualsiasi coppia ‘in lutto’, a motivo dei costumi e della gestualita degli stessi
personaggi®. Nell’esemplare della Masseria di Irace, come gia segnalato,
sono presenti due figure che invece mancano nel quadro proveniente
dall’Augusteum di Ercolano, apparentemente entrambe di sesso maschile e
di eta giovanile, anche se non meglio definibili. Pit1 tarda, rispetto alla
soluzione compositiva proposta dai due quadri ora passati in rassegna, e la
redazione formale apportata dall’affresco proveniente dal tablino di una

fastosa dimora pompeiana, la Casa del Poeta Tragico (VI, 8, 3-5)*: 1o schema

5% Vd. BRAGANTINI 2001, p. 806.

% MANN, inv. 9026. Per un inquadramento generale della Casa del Poeta Tragico,
soprattutto per quanto concerne il ricchissimo corredo pittorico dell’abitazione e le logiche
secondo cui questo e stato messo in atto si vd. BERGMANN 1994.

http://www.otium.unipg.it 28



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

qui adottato si presenta come una variante del precedente, «in linea con
quel modo di rappresentare le scene accentuandone laspetto piu
immediatamente drammatico o piu facilmente narrativo che costituisce una
caratteristica dei quadri pompeiani dell’'ultimo periodo»*. Il pittore in
questo caso gioca diversamente con i medesimi personaggi, destrutturando
l'unita sintattica della composizione piramidale dei quadri precedenti, cosi
da enfatizzare ulteriormente la portata della scena oracolare (fig. 3).
L’attenzione dello spettatore e magnetizzata, ancora una volta, ma ora piu
intensamente, dal gruppo di figure distribuite in primo piano: il messo
oracolare, di nuovo seduto, volgente la schiena a chi guarda la scena da
fuori, intento alla lettura del testo profetico, porge la fatidica pergamena alla
figura maschile della solita coppia di sposi, qui diversamente concepita.
Admeto, ora dalla lunga chioma, non piu togato, ma vestito del solo
himation — quasi memore del suo eroico passato da argonauta —, protende il
braccio destro verso l'oracolo, indicandolo; allo stesso tempo volge lo
sguardo, non piu inespressivo come nei dipinti precedenti, ma
emotivamente mosso, perturbato, supplice, percorso da un originale senso
di pathos — cosi come tutti gli altri personaggi —, in direzione della consorte.
Ma Alcesti gli nega algidamente ogni scambio visivo, oltreché ogni tipo di
contatto fisico: si volge dall’altra parte, con le gambe accavallate e la mano
portata al mento, fissata in una gestualita densa di significati. In secondo
piano, immediatamente retrostante ai due coniugi, ritorna il gruppo
costituito dalla coppia di anziani, forse, come gia ricordato prima, padre e
madre di Admeto. Sul lato destro della scena, al di dietro di un’ara —

ragionevolmente sepolcrale —, si ritrova, anche se in una variata positura,

57 BRAGANTINI 2001, p. 807.

29



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

posta al fianco di Apollo, nimbato, munito di arco e faretra, ora al margine
della composizione, una seconda figura di Alcesti®, capite velato come la
prima: pare essere questo, evidentemente perché sentito di una qualche
importanza, 1'unico elemento iconografico costante nelle due diverse
redazioni pittoriche del mito finora prese in considerazione. Esiste, in
ultimo, una terza variante formale dello schema di base: essa e attestata da
un unico esemplare (fig. 4), un quadro di piu piccole dimensioni rispetto ai
precedenti, purtroppo lacunoso e molto frammentario, peraltro impossibile
da valutare sotto il profilo contestuale dal momento che il luogo di
provenienza, anche se probabilmente domestico, risulta del tutto
sconosciuto®. In ogni caso esso si configura come un momento di passaggio
tra le due altre varianti mantenendo, nelle figure ancora visibili,
I'impostazione figurativa propria del testimone ercolanense, tuttavia in uno
schema generale pili somigliante al quadro proveniente dalla Casa del
Poeta Tragico.

Si impone quindi, fatidica, una domanda, gia in sordina avanzata nella
premessa. Quanto c’e, in queste raffigurazioni, dell'influenza esercitata
dalle riletture del mito diffuse a partire dall'inizio del I sec.? E quanto della
purezza dell’elaborazione euripidea? E quanto della possibilita, da parte
della committenza, di rileggere un racconto liberamente e

indipendentemente? Si tratta di interrogativi che inducono a rifuggire da

58 M. GIACCO 2022 preferisce rivedere in questo personaggio un’anonima sacerdotessa del
dio Apollo: tuttavia, la smaccata somiglianza di quest’ultima con la figura femminile della
coppia seduta in primo piano, ovvero colei che si e ritenuta essere Alcesti, e 'innegabile
sovrapponibilita dello schema all’elaborazione grafica del summenzionato quadro
ercolanense paiono rendere questa interpretazione meno originale, per quanto
assolutamente non improbabile o infondata.

% MANN, inv. 9025.

http://www.otium.unipg.it 30



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

ogni presupponente pretesa di esattismo, ai quali non puo esservi risposta
certa, cui si deve semmai ribattere formulando altre domande, lasciando
sospeso ogni giudizio definitivo. Oggetto delle riflessioni a seguire saranno,
tra i quadri summenzionati, i due esemplari provenienti dall’ Augusteum di
Ercolano e dalla Casa del Poeta Tragico di Pompei; le condizioni di
conservazione, la possibilita di poterli piu approfonditamente valutare,
scendendo fin nei particolari, li rendono i canditati migliori. A questa
situazione si combina, oltretutto, una non meno preziosa coincidenza: i
dipinti provengo, rispettivamente, 'uno da un contesto pubblico, I'altro da
un contesto di privata fruizione, domestico, cosicché essi costituiscono
'occasione propizia per poter indagare sui modi secondo cui un mitema
viene fatto funzionare e sui significati in virtu dei quali viene selezionato
all'interno di spazi costituzionalmente differenti. L’analisi iconologica dei
quadri pittorici procedera facendo perno su alcuni dettagli che sembrano
solleticare l'ingegno nel ricercare somiglianze nei versi dell’Alcesti
euripidea, la cui lettura, come gia prima messo in chiaro, fungera da
corredo, ma non da commento, alle immagini selezionate; 1'opera del
drammaturgo ateniese, del resto, come anche la poesia di Giovenale
ricorda, continuava ad essere instancabilmente inscenata nei teatri delle
citta dell'impero romano (ora non pitt un unicum irripetibile come avveniva
nei festival panellenici del V sec. a.C.), potendo fungere a suo modo da
ispirazione per la decorazione degli spazi pubblici e, soprattutto, domestici,
anch’essi a loro modo «teatri della memoria»®. L’obiettivo, si intenda bene,
non sara tanto quello di spiegare con le parole dell’autore greco di V secolo

a. C. la scelta di alcune soluzioni iconografiche presenti nei quadri presi in

6 Per la definizione cfr. BERGMANN 1994, pp. 225-226.

31



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

considerazione, quanto piuttosto quella di riflettere, nella forma di pura
suggestione, se e quali dei significati impliciti nell’Alcesti greca abbiano
concorso, anche sulla scia del generalizzato revival del mitema, alla
formulazione di quelle immagini nella mente dei loro committenti.

3.1

Nel giorno designato dalla finzione drammatica, Thanatos si accinge a
riscuotere la vita di Alcesti; munito di falce, si appresta a trascinarla
nell’Ade, preparandosi a reciderle la chioma®'. A nulla sono valse le parole
di intercessione spese da Apollo per evitare che una seconda vita venisse
sradicata dalla terra, la morte € un pegno ineludibile, al quale Admeto ha
preferito sottrarsi, e che ora qualcuno — la sua amata sposa —, dovra
comunque pagare. Alcesti ha scelto il sacrificio, ha scelto, quando tutti gli
altri hanno preferito dilazionarlo, di affrontare il suo appuntamento con la
Morte. Ma c’e un’attesa molto lunga, nel dramma euripideo, che separa il
momento della decisione di Alcesti da quello della sua effettiva morte, un
momento di incertezza in cui la vita sembra continuare a scorrere
ambiguamente, tra la realta e I'aldila, un momento di indecisione ontologica
che sembra estendersi anche dopo la morte stessa. Tutti sono a conoscenza
della sorte di Alcesti, il Coro ne ricerca i segni, ma invano, poiché tutto tace

attorno alla reggia di Fere (vv. 77-104):

XOPOX CORO

Ti 00’ fovxia mpooOev peAdOpwv; Perché mai pace davanti al palazzo?
Tl eiynTat déuoc Aduntov; Perché si tace la casa di Admeto?

— &AM 000¢ pidwy éAdac (€T oDde(C, — Nessuno dei suoi cari e qui vicino
dotic av eimot moTepov QOLuévY che dica se finita

Xxpn pacideav mevOetv 1j Caog s'ha da pianger la regina o se viva
1L pac Aevooet Ilediov 106¢€ Taric vede la luce la figlia di Pelia,
"AAknoTic, éuol mael T dpioTn Alcesti, che a me e a tutti la migliore
o0éata yovn donna é parsa per suo marito.

Toew eic avTnc yeyevioOat. — Qualcuno sente pianto,

¢ Emblema di vita, come ricorda SUSANETTI 2017, p. 19.

http://www.otium.unipg.it 32



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

— KAVEL TIC 1} oTEVay Uov 1
XELPWY KTUTIOV KATA 0TEYAC

1} YOOV W¢ METIPAY UEVWVY;

— 0V pav o0dé TIC auPLmoAwy
otatiCetar dupl todac.

el yap petaxoiptoc dtac,

o [awav, paveine.

—oU tdv @OLuévac y’ éclonawv.

—tov yap o1 ppovdoc y’ é€ olkwv véxve 1nont.

—100¢ev; 0Dk avx@. Ti o€ Oapevvel;
— ¢ dv Epnuov tdgov "Aduntoc
Kedvne av énpale yvvaikoc;

— MA@V tdpotBe O’ oV O0pw
Ty aiov ¢ vouiCetal

Xépvip émti OtV moAaLc.

— xaita T o0TIC émti TPoBvpoIg
Touaiog, & on vexvwy

névOel TiTvEL, 000E veoAaiat
OOVTIEL XELD YVVALKWY.

colpo di mani in casa,

o lamento come fosse finita?

— Non una delle serve sta

sulla porta. Magari

tra le onde della Febbre,

Apollo, si mostrasse.

— Non starebbero zitte se finita.

— E morta ormai.

— [Non e fuori di casa ancora.]

— Come? Non so. Che t'incoraggia?
Come una tomba solitaria Admeto
avrebbe fatto alla sua saggia sposa?

— Davanti alle porte non vedo
un catino d'acqua sorgiva
come usa alle porte dei morti.
— Né capelli nell'atrio

tagliati che nel lutto

dei morti cadono; non batte
la mano giovane di donne.®

Tutti quei segni visivi che potrebbero indicare il trapasso di Alcesti sono
assenti. Ella dunque ¢ morta? Parrebbe di no. Lo straziante dolore per la
perdita di una persona cara e la conseguente, umana, tendenza ad un
irrefrenato planctus, nel panorama della cultura greca e, in generale, delle
societa antiche, avevano costituito sin dall’eta arcaica un evento cui porre
rimedio nel tentativo di rendere il cordoglio un’esperienza civilmente
accettabile, a suo modo misurata, ponderata. La definizione delle pratiche
rituali proprie del lamento funebre nasce da questa impellenza, oltreché dal
bisogno di “astoricizzare’, ‘spersonalizzare’ e oggettivizzare quel privato
senso di afflizione e di smarrimento negli spazi di una cerimonialita
collettiva: lacerarsi a sangue le carni, percuotersi (il viso, la testa, la fronte,
il petto, i fianchi, le gambe), strapparsi la barba e la chioma, rivoltarsi nella
polvere o nella cenere o cospargersene il capo, stracciarsi i vestiti, scalzarsi,

farsi crescere la barba o i capelli, ricorrere a lamentazioni cantate, talvolta

2 Burip., Alkestis vv. 77-104. Trad. G. GRECO.

33



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

coinvolgendo figure professionali quali le prefiche; questi, come ricordato
da De Martino, sono i piu tipici gesti del pianto rituale antico®. Agli inizi
del dramma euripideo, di queste forme di ritualita funeraria, nei pressi della
casa di Admeto, non c’e traccia. Alcesti € ancora viva, ed effettivamente nei
versi successivi fara, pur breve, la sua comparsa. Tuttavia, prima del suo
ingresso in scena, un’apparente aporia logica scalfisce quella che si crede
essere una solida certezza. Il Coro, premuroso nell’avere informazioni sulla
condizione della moglie del re, blocca una serva, in lacrime, uscente dalla

dimora (vv. 136-147):

XOPOX CORO

— &AA’ 16’ dmadav éx douwy TIC EpxeTal —Ma ecco che arriva una serva da casa,
oaxpvppoovoa- Tiva TOXNV dxovoouaL; che lacrime versa: che caso udiro?
nevOety pév, el TL SEOTOTAUCL TVYXAVEL, Piangere se capita cosa ai padroni
oVYYVWwoToV- €1 8 €T éotiv Eupuyoc yvvn si capisce: se € ancora in vita la donna
el ovv EAwAev eidévar fovAoiued’ av. 0 se invece € morta vorremmo sapere.
OEPAITTIAINA SERVA

kal Cooav einelv xal Oavovoav 0Tt KoL Puoi dire che e viva e puoi dire che ¢ morta.
Xo. xaimwc &v avtoc katOdvor Te kel fAEToL; CORO E come la stessa &€ morta eppure vede?
Oc.  1jon mpovwnns 0Tt Kal PpvxoppayeL. SERVA E ormai sopraffatta e le manca il respiro.
Xo. éAmic pév ovxéT éoti owileoOat Biov; CORO Non c'e pit1 speranza si salvi la vita.

Oc. mempwuévn yap nuépa fraCetal. SERVA 1l giorno deciso la vuole con forza.®

Di Alcesti, dunque, si puo al contempo dire che sia viva e che sia morta,
secondo un sillogismo che dinega ogni moderno principio di non
contraddizione. Ella puo allo stesso tempo essere e non essere. Il medesimo
affronto alle concezioni ontologiche parmenidee si ritrova anche in un altro
luogo del testo, quando ormai le solenni esequie per Alcesti sono state
espletate e, reduce da una delle sue gloriose imprese, Ercole si presenta
inatteso al cospetto di Admeto, in cerca di ospitalita. L’eroe comprende

immediatamente che un evento funesto grava sul palazzo di Fere; infatti, il

6 Cfr. DE MARTINO 1975, pp. 186-195; SUSANETTI 2007, p. 19, GRECO 2019, pp. 101-102.
¢ Burip., Alkestis vv. 136-147. Trad. G. GRECO.

http://www.otium.unipg.it 34



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

re —osserva Ercole —, lo accoglie «rasato e a lutto». Alla domanda, rivolta ad

Admeto dal suo ospite, se mai ad esser scomparsa sia la moglie Alcesti, il

primo cosi risponde (vv. 518-529):

Hp. ov unvyvvn y’ 6AwAev "Adxnotic oéBev;
Ab. dimAovg én’ avtn uvBoc EcTi por Aéyew.
Hp. motepa Oavovong einac 1) Cwong Eti;
Abd. EoTwv Te KOUKET E0TIV, dAyvvel O¢ pe.
Hp. ovdév Tt paAdov oid’ dtnua yap Aéyeic.
Ab. 0vk 0icOa poipac N TVXEW AVTNY XPEQV;
Hp. 0i6’, dvti 100 ye katOavelv Dpetuévny.
Ad. mwc ovv ET €0y, elTep Tjvecey TAOE;
Hp. &, unmpoxAar’ dxortwv, éc 10T duparov.

Ab. TEOVNX 6 néAAwy kavOAd' v ovk EoT’ €T

Hp. xwpic 10 v’ eivar xai To un) vouiCetat.
Ab. ov tide kpivele, HpaxAeig, keivne 0 éyw.

ERACLE E allora sara morta tua moglie Alcesti?

ADMETO Doppio ¢ il discorso che su lei potrei
fare.

ERACLE Ma dici che &€ morta o che e ancora tra
ivivi?

ADMETO E ancora tra i vivi e non & e mi
tormenta.

ERACLE Nulla di piu1 so: dici cose insensate.

ADMETO Non sai del destino che deve toccarle?

ERACLE Che ha promesso so di morire al tuo
posto.

ADMETO Come pud ancora essere, se lo ha

accettato?

ERACLE Non piangerla prima, attendi fino a
allora.

ADMETO Chi sta per € morto e non & pitt se
morto.

ERACLE Si pensa diverso l'essere e il non essere.
ADMETO Tu cosi la vedi, Eracle, io diversa.6

Questa incerta condizione dell’essere, commistione di vita e di morte, in
cui la stessa morte inizia prima ancora che la vita sia terminata e viceversa®,
e premessa e prefigurazione del ritorno in scena dell’eroina, della sua
risurrezione finale, estranea, peraltro, ad ogni disegno soteriologico
propriamente inteso. La poesia euripidea non ha pretese di questo tipo, non
mira a rispondere ai problemi dell'immortalita dell’anima o alle sue sorti
oltremondane, o ad affrontare dilemmi tipici delle sette pitagoriche o
dell’orfismo — verso il quale, Euripide, oltretutto, si dimostra in piu

occasioni poco fiducioso®”. Non e la fede nei misteri orfici, ma la fede nella

8 Eurip., Alkestis vv. 518-529. Trad. G. GRECO.

6% Come rilevato da SUSANETTI 2007, p. 34, questa situazione di confusione e di
rovesciamento tra vita e morte non risulta assente in altri drammi dell’autore; essa trova
riscontro, apparentemente, anche nel Frisso (fr. 833 Kannicht) e nel Poliido (fr. 638
Kannicht).

7 Nell’ Alcesti il nome di Orfeo € posto, per ben due volte, sotto il segno dell'impossibilita:
cfr. Eurip., Alkestis vv. 357 ss. e vv. 966-968.

35



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

scrittura drammatica a rendere possibile la reintegrazione di Alcesti nella
dimensione della vita; la voluta indeterminatezza di un qualcosa che non
sembra mai essere effettivamente scomparso rappresenta la condizione
ideale perché cio possa compiersi, e proprio in virtu di questa esigenza
salvifica ad Alcesti e riconosciuta una singolare condizione ontologica: e
viva e morta, € e non ¢, il suo statuto e quasi quello di un éidolon, di
un’ombra, di un fantasma, sospeso tra la realta fisica e quella metafisica.
Nel panorama di un’analisi comparata testo-immagine non puo non
risaltare nella mente del lettore, alla luce dei passi dell’ Alcesti di Euripide or
ora presi in considerazione, una particolare soluzione iconografica adottata
tanto nel quadro proveniente dall’Augusteum di Ercolano quanto in quello
appartenente al ciclo decorativo della Casa del Poeta Tragico a Pompei. La
figura di Alcesti, come gia accennato, vi compare abbinata ad un’altra
immagine di sé stessa, una sorta di copia, di ‘doppio’. La duplicita
figurativa di Alcesti, solo all’apparenza una specie di anadiplosi o di
pleonasmo iconografico, negli studi precedenti legati alla diffusione del
mitema in area vesuviana® e stata sovente chiarita invocando le solite teorie
a proposito di quella che si ritiene essere una caratteristica essenziale del
gusto dell’arte romana, in particolare di quell’arte cosiddetta “plebea’: cioe
la tendenza, nell'impossibilita di sviluppare, figurativamente, una
narrazione nelle sue diverse fasi, al sincronismo descrittivo, comprimendo
all'interno di un’unica scena piut momenti di una storia®. I. Bragantini

invoca proprio questi argomenti a sostegno della sua interpretazione dei

% Vd. BRAGANTINI 2001, p. 810.

® Per un approfondimento della storia della narratio continua nell’arte classica e, pill in
generale, sulle diverse forme di concepire il ‘racconto per immagini’ nell’antichita greca e
romana: GHEDINI 2022.

http://www.otium.unipg.it 36



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

due quadri. L’asserzione — di per sé valida nel caso di ogni manifestazione
artistica del mondo antico, e non solo nel contesto romano — puo dirsi in
linea di massima vera, anche nel caso di altri particolari dei dipinti presi in
esame e su cui a breve si ritornera. Ma e giusto che la validita di un’ipotesi
possa essere tale da polarizzare l'interpretazione di tutta una questione? In
altri termini: il fatto che wuna teoria colga nel segno, impone
aprioristicamente la negazione di tutte le altre, nonché la potenzialita per
cui piu idee possano pacificamente coesistere? Le botteghe artigianali del I
sec. d. C, e soprattutto le committenze al seguito delle quali esse
lavorarono, non furono, in taluni casi, insensibili alla rappresentazione di
alcuni impliciti contenuti delle tradizioni mitografiche”. La scelta di
duplicare la presenza di un dato personaggio all’interno di una
composizione pittorica, se in certi quadri mitologici di III e IV stile nasce
dall’esigenza di evadere da una piu serrata struttura monoscenica, dal
tentativo di costruire una mnarratio continua’, o di mescidare fra loro
momenti di una storia altrimenti diacronicamente distinti, nel caso degli
affreschi relativi alla vicenda della tragica eroina greca sembra trainata da
un’altra sensibilita intellettuale. La selezione dello schema iconografico
della duplicita di Alcesti, prima ancora che in una difficilmente

dimostrabile forma di adesione puntuale al dettato euripideo, e prima

70 A tal proposito, si invita alla lettura del pregiatissimo e recente lavoro di B. SCTARAMENT],
Metamorfosi e Corpo. Poesia ovidiana e arti figurative. Un utile termine di paragone al
problema della ‘duplicita’ di Alcesti, anche se sviluppata in diverse forme — proprio perché
legata ad una questione in parte differente —, puo esser considerata la riflessione
dell’autrice attorno a quello che lei considera il ‘dramma dello sdoppiamento’ di Io cosi
come elaborato, pilt 0 meno dipendente dalla sua narrazione nelle Metamorfosi ovidiane,
nella cultura figurativa romana di I sec. d. C. (cfr. SCTARAMENTI 2023, pp. 102-114).

71 Una buona testimonianza, in questo senso, e rappresentata dalle modalita secondo cui il
mito di Atteone viene sviluppato in alcuni quadri domestici di eta primo imperiale. Si
rimanda, ancora una volta, al lavoro di SCIARAMENTI 2023, in particolare pp. 129-130.

37



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

ancora che nella mente della sua committenza, riposa nei sentimenti che la
societa contemporanea nutriva verso 1'evento della morte e, soprattutto,
dell’oltre-morte. Le animae dei defunti, o psychai alla greca, tali solo dopo
essersi distaccate dalla loro sede elettiva, la pupilla”®, rientravano, per gli
antichi, in una categoria fenomenica in cui confluivano anche altre entita
dallo statuto incerto: al pari delle skiai, dei fantasmi, delle visioni oniriche,
anch’ esse avevano la stessa sostanza degli éidola. Gli éidola non sono
propriamente considerabili delle ‘immagini’. La traduzione piti adeguata
del termine, in questa specifica accezione semantica, ricorda J. P. Vernant, e
quella di “doppi’; le ombre, gli spettri, le psychai, gli oneroi, per il nostro
sistema culturale eventi ben distinti, appartenevano, poiché apparizioni
accumunate da un uguale rimando alla dimensione dell’aldila, ad una
medesima classe psicologica, appunto quella del ‘doppio’”. «Un doppio e
cosa ben diversa da un'immagine. Non e un oggetto "naturale", ma non e
nemmeno un prodotto mentale: né un'imitazione di un oggetto reale, né
un'illusione della mente, né una creazione del pensiero. Il doppio e una
realta esterna al soggetto, inscritta nel mondo visibile ma che, pur nella sua
conformita a cio che simula, col suo carattere insolito spicca sugli oggetti
familiari, sulla scena consueta della vita. Il doppio gioca nello stesso tempo
su due piani contrastanti: nel momento in cui si mostra presente, si rivela
come se non fosse di qui, come se appartenesse a un altrove inaccessibile»”.
Le parole di Vernant, meglio di ogni altra perifrasi possibile, sembrano
chiarire il senso della doppia figura di Alcesti nei quadri vesuviani. Alcesti,

a suo modo, € un ‘doppio’, e un éidolon di sé stessa: e cid sembra essere ancor

72 Cfr. GUIDORIZZI 1991, p.42.
73 Sull’argomento VERNANT 1965, pp. 343-358, VERNANT 1991, pp. 3-9.
7+ VERNANT 1991, p. 4.

http://www.otium.unipg.it 38



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

piu vero se si pensa a quando, nel dramma euripideo, Admeto auspica che
la moglie, una volta scomparsa, possa ritornare a visitarlo nei sogni”, o a
quando lo stesso re promette alla sposa, come magra consolazione per il suo
gesto, che non solo non si risposera piu ma che fara fabbricare, cosi da
mantenere viva la sua memoria, un ¢eidolon, una statua, un manichino, a lei
del tutto somigliante.” La singolare condizione ontologica di éidolon
accompagna il personaggio di Alcesti per tutto lo svolgimento dell’azione
teatrale, dal principio alla fine, sino al momento del suo ritorno in scena,
ingenerando uno sconvolgimento dei piani temporali al punto che la sua
morte — se mai di morte si debba parlare —, smette di costituire una netta
cesura narrativa tra gli eventi che la precedono e che la seguono. E per
questo, forse, che tale soluzione compositiva si mantiene costante nelle
diverse redazioni pittoriche del mito, coesistendo, come gli esemplari
ercolanense e pompeiano dimostrano, con particolari che, pur in una
narrazione sinottica, potrebbero inerire a momenti diversi della storia. A tal
proposito non pare superfluo soffermarsi a riflettere sul tipo di soluzione
adottata per la rappresentazione di Admeto, riconosciuto nella figura
maschile della coppia seduta in ascolto delle parole del messo oracolare,
rispettivamente nel quadro dell’Augusteum di Ercolano e in quello
rinvenuto nel tablino della Casa del Poeta Tragico di Pompei. Al di la di
questioni stilistiche e cronologiche — il dipinto ercolanense, pur restaurato
in eta flavia, si rifa, come prima rammentato, ad uno schema piu antico —,
senza dubbio non confutabili, il fatto che Admeto sia rappresentato, nel

primo dipinto, ammantato di grigio, con una capigliatura composta da tante

75 Burip., Alkestis vv. 355-356.
76 BEurip., Alkestis vv. 347-352.

39



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

piccole e corte ciocche di capelli, nel secondo, invece, abbigliato alla greca,
con una piu fluente e lunga chioma, potrebbe essere spiegato anche alla luce
di altre ragioni. Ci si lasci ancora guidare dagli stimoli che la lettura
dell’Alcesti di Euripide puo offrire. Al v. 512 dell'opera, grazie ad
un’osservazione di Ercole, appena giunto al palazzo del re di Fere, il lettore
viene rassicurato, nel quadro della finzione teatrale, se non sullo stato della
morte della donna, almeno sull’espletamento delle relative esequie:
Admeto, infatti, accoglie I’eroe in un visibile stato di lutto, con il capo rasato,
dopo aver reciso la propria chioma. In una cultura in cui la comunicazione
dello statuto sentimentale dell'individuo e vincolata alla pubblica, plateale
espressione, questo genere di gestualita, tra i piu aviti nella tradizione del
pianto funebre, risulta inconfondibile”. Pare legittimo interrogarsi se 1'esito
di questa gestualita, immediatamente intellegibile ad un osservatore antico,
non sia da cogliere al di la delle diverse modalita secondo cui la figura di
Admeto e stata tracciata nei quadri. Secondo questa pista interpretativa
anche la valutazione dei rapporti che il personaggio di Admeto intesse con
la vicina Alcesti risulta di una qualche importanza. Nell’affresco
proveniente dalla Casa del Poeta Tragico, Alcesti, a fronte del tentativo di
Admeto di ricercarla con lo sguardo, forse avanzandole la proposta di farsi
vicaria nel destino di morte che lo attende — un particolare, fra l'altro,
glissato dalla scrittura teatrale —, si volge dalla parte opposta, portandosi
significativamente la mano al mento. Quello dell’appoggiare il mento alla
mano e un gesto — warburghianamente si parlerebbe di pathosformel — di
antichissima tradizione iconografica, conservatosi nel tempo, e la cui

semantica assume di volta in volta una variata definizione rispetto al

77 DE MARTINO, 1975, pp. 289-297.

http://www.otium.unipg.it 40



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

contesto di riferimento”: esso puo ora indicare l'atto del pensiero, della
riflessione, della meditazione, ma lo stesso schema puo talvolta comunicare
dolore, sconforto, sdegno. Nel testo euripideo, la scelta compiuta da Alcesti,
contrariamente a quanto si riscontra nelle riproposizioni letterarie di eta
primo imperiale, avviene non senza remore e senza dolore: I'idea di dover
abbandonare, prima ancora che la vita, il proprio amato e la propria
famiglia, il timore che Admeto possa sposarsi una seconda volta, che i
propri figli siano costretti alla presenza di una matrigna, turbano
profondamente I’animo di Alcesti. Nel dipinto proveniente dall’ Augusteum
di Ercolano, invece, come prima accennato, si riscontra una diversa
situazione compositiva: Admeto, decalvatosi, immortalato in una posa di
estrema sofferenza — indice del fatto che, forse, la morte di Alcesti si e
compiuta —, viene confortato dalla consorte che lo stringe in un abbraccio,
enfatizzata, ora, nel suo ruolo di pronta, devota, soccorritrice della vita del
re.

Con tali osservazioni non si intende presumere di trovare delle basi alla
dimostrabilita dell’adesione delle immagini dei due quadri a due diversi
momenti del dramma euripideo: i dipinti non intendono ancorarsi ad un
preciso istante o raccontare puntualmente una storia; essi ambiscono,
piuttosto, a rievocarla nei momenti salienti, negli elementi percepiti come
caratterizzanti, nei tratti che la rendono immediatamente riconoscibile. E
anche questa condizione a rendere possibile la compresenza, in una stessa
scena, di personaggi e momenti diversi. Ma non necessariamente la sola. La

singolare condizione esistenziale di Alcesti, la sua essenza di éidolon, per la

78 A proposito dei significati possibili del gesto e delle sue prime attestazioni nel panorama
culturale dell’arte greca: vd. FRANZONI 2006, pp. 144-153.

41



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

quale il linguaggio dell’arte ha trovato una sua raffinata via espressiva,
nell'immaginazione della stesura teatrale cosi come nell'immaginazione
pittorica, ha il potere di alterare i rapporti temporali al punto che, nello
spazio del quadro dipinto, la sua presenza al fianco del marito che ne ha
appena sepolto le ossa, accanto a quella di Apollo e del suo sacerdote che
ne legge l'oracolo mortifero, costituisce un’anomalia logica soltanto
superficialmente. Ad onta di ogni impostazione ermeneutica che, talvolta
semplicisticamente, voglia trovare conforto nella comoda via del ‘rasoio di
Occam’, si potrebbe scorgere, aldila di questa duplicita iconografica,
proprio l'eco dei sofisticati sofismi di Euripide”. La fiducia che il
tragediografo ripose nelle potenzialita del sacro strumento della parola —
che costituisce qui, come in altri luoghi della sua opera, la condizione
ineliminabile perché 1'azione possa trovare un suo svolgimento — riceve
nell’Alcesti la sua consacrazione e allo stesso tempo la sanzione del suo
fallimento, smascherato dall'impotenza che il combinatorio linguaggio
umano esibisce quando, il reale, con i suoi fenomeni incomprensibili, sfugge
ad ogni possibile sintesi. Il simbolico morire di Alcesti e il suo reintegrarsi
nella dimensione della vita, a ben vedere, costituiscono 1’esito del ludico
sperimentare del linguaggio verbale — trasfigurato nel linguaggio pittorico
in un intellettualistico gioco di immagini —, di un fenomeno autenticamente
e assolutamente umano, di tal forza da dispensare e rendere affatto
accessorio l'interventismo divino nel dramma. Non solo Apollo, ma persino
Ercole, pur in apparenza cosi pregnante nel ruolo che riveste nella vicenda,

viene declassato al rango di semplice osservatore dell’evento meraviglioso.

7 Resi celebri, assieme allo stereotipo dell’Euripide sofista cavilloso e contorto, dalle
composizioni paratragiche dei comici, e di Aristofane in primo luogo. Cfr. PADUANO 1986,
p. 18 e pp. 26-27; ZIMMERMANN 2016, pp. 117-128.

http://www.otium.unipg.it 42



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

E il gotterdimmerung euripideo® assume corpo e sostanza nelle scelte
iconografiche dei dipinti vesuviani: in nome della valorizzazione della vera
figura protagonistica di Alcesti, tutta umana, il personaggio di Apollo viene
degradato in secondo piano, ed Ercole, l'eroico salvatore, viene
consapevolmente obliterato, o, nel caso del quadro ercolanense, sulla scorta
di una soluzione ancor piu radicale e innovativa, € tenuemente rievocato
dal brandello di leonté che ricopre il seggio di Admeto.

Anche la lettura di un ulteriore passo dell’opera, posto tra i versi di
chiusura della stessa, puo prestarsi, in questo andirivieni di parole e

immagini, ad una simile riflessione analitica:

Hp. tnuon ménotBa xeipl de&tat povnu. ERACLE Mi affido soltanto alla tua mano destra.
Ab. avaé, pralne u’ od BéAovta dpav Tade. ADMETO Signore, mi forzi a far quel che non voglio.
Hp. toAua mpoteivar xeipa kat Oryeiv Eévnc. ERACLE Su, allunga la mano e tocca la straniera.
Ab. xal én npoteivw, Fopydv’ we kapatopwy. ADMETO La allungo come a tagliar testa di Gorgone.
[Hp. éxeic; Ab. Exw, vai. Hp. owtlé vov kal Tov ERACLE La tieni?

Awoc prigeic mot’ eivar maida yevvaiov Eévov.] ADMETO La tengo, si.
PAEYOV POC adTY, €6 TL ONL SOKEL TIPETIELY ERACLE E tienila in serbo

yvvaiki- Avmne 6 edtvywv pebiotato. eil figlio di Zeus dirai generoso ospite.

Guardala, se pare non sembri tua moglie:
e lascia il dolore che sei fortunato.®!

La strenua lotta contro Thanatos, la sua felice riuscita, rendono possibile
un miracolo: Ercole, vittorioso, riporta in vita e sulla scena, al cospetto di
Admeto, colei che si credeva per sempre morta. Ma di lei, silenziosa, il figlio
di Zeus e di Alcmena cela il nome. Alcesti, sulla scia di questo continuo
gioco di contrari, di confusioni e di indecisioni identitarie, viene presentata
ad Admeto non in quanto sua moglie, ma come una anonima femmina,
vinta da Ercole come premio nell’ennesima delle sue competizioni fisiche.

Un diverso gioco retorico interviene ora a sottolineare la singolare

8 In generale, sul problema del ‘crepuscolo degli dei’ in Euripide: vd. PADUANO pp. 21-25.
81 Burip., Alkestis vv.1115-1122. Trad. G. GRECO.

43



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

condizione di éidolon della moglie di Admeto, la sua natura di puro
sembiante, di apparenza, che assai piu incisivamente dell’avventura
catabatica® di Ercole ha favorito 1'epilogo positivo del dramma. La maglia
poetica del v. 1121 («Guardala, se pare non sembri tua moglie») e
significativamente costituita dal ricercato intreccio dei verbi blépo, dokéo, e
prépo: gravitanti, in forme diverse, sul campo semantico della percezione
ottica, essi descrivono progressivamente lo spettro della vista prendendo le
mosse dall’idea, espressa dal primo verbo, di un atto visivo attento,
convinto, riflessivo, fino al concetto di somiglianza, di parvenza, di
coincidenza visuale, trasmesso dall'infinito prépein. Ancora una volta, la
condizione di Alcesti viene linguisticamente connotata per sua qualita
ontologica di idolo, di simulacro, e, per dirla con Vernant, di «doppio»®.
L’eroe prega I’amico di accoglierla presso la propria dimora, almeno finché
egli, liberatosi dall’'onere di una nuova delle sue fatiche, non potra
prendersene cura. Admeto, pervicace nel professare la propria fedelta ad
Alcesti, rabbrividisce all'idea della presenza, in casa propria, di una donna

che non sia sua moglie, e si oppone ad ogni tentativo di convincimento da

8 O meglio: in limine al mondo dei morti. La lotta contro Thanatos avviene nei pressi della
tomba di Alcesti, ancora sulla superficie della terra.

8 In questo senso, nei quadri vesuviani, il personaggio femminile che si associa ad Alcesti
come un suo esatto doppione puo ritenersi un vero e proprio attributo: esso la qualifica
rendendola immediatamente riconoscibile, agendo come un marcatore di identita a tutti
gli effetti — cosi come lo sono la cetra o 1’arco e la faretra nel caso di Apollo, la pelle di leone
o la clava nel caso di Ercole. Questa peculiarita iconografica, sul piano visuale, ¢ di tal forza
da vincolare lo sguardo dell’osservatore al suo solo personaggio, mentre le altre figure che
partecipano alla costruzione del dipinto passano in secondo piano. I quadri di Alcesti,
nonostante la natura corale della scena, potrebbero avvicinarsi ad una categoria
riconosciuta da F. GHEDINI 2022 (in particolare pp. 108-109) in un saggio dedito alla
classificazione, estremamente duttile ed elastica, dei meccanismi narratologici dell’arte
classica: essa comprende tutte quelle composizioni in cui, pur stante la presenza di piu
personaggi, la preminenza visiva di uno, il protagonista, liquida tutte le altre figure a meri
indicatori di contesto, trasformando la scena in un quadro a protagonista unico.

http://www.otium.unipg.it 44



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

parte dell’eroe. E proprio in questo momento che ha luogo la rivelazione,
I'anagnorisis, il riconoscimento. Nel testo euripideo la dinamica di come cio
avvenga non e molto trasparente. Secondo la testimonianza di uno scolio
all’Alcesti®, affermatosi poi nella tradizione successiva, 1’eroina, nella
concretezza della rappresentazione scenica, sebbene cio sia taciuto nel testo
originale, farebbe il suo ritorno dal regno dei morti con il capo velato, in un
modo tale che lo smascheramento della sua identita possa avvenire secondo
una gradualita psicologicamente accettabile — per Admeto e per il pubblico
— sino al momento del suo subitaneo svelamento per opera di Ercole.
Admeto, tuttavia, come testimoniato dall’estratto sopra riportato, fa fatica
ad avvicinarsi alla straniera e allunga la mano verso di lei «come a toccare
la testa di Gorgone». Il richiamo metaforico alla testa di Medusa impone
una ridefinizione del canale relazionale dell’incontro tra Admeto e Alcesti:
al tatto come mezzo identificativo si sostituisce implicitamente, ancora una
volta, il senso della vista, strumento di riconoscimento per eccellenza®. Con
lo sguardo della Gorgone, tuttavia, non esiste alcuna possibilita di
reciprocita visiva: in esso risiede un potere mortifero, capace di pietrificare
chi vi si imbatte. Lo stesso Perseo per neutralizzare la forza maligna dello
sguardo di Medusa - secondo wuna tradizione riscontrabile nella
ceramografia magnogreca di eta ellenistica e poi discontinuamente
riapparsa nella poesia di Ovidio e nella coeva pittura parietale® — fa ricorso
ad uno scudo, cioe ad una superficie riflettente, riuscendo solo cosi ad

evitarne il contatto diretto e a mozzare il capo della mostruosa creatura.

8¢ Cfr. GRECO 2019, p. 10, p. 123.

8 Lo sguardo, del resto, nel mondo latino come in quello greco, sa sempre essere fautore
di conseguenze evenemencziali impreviste, che siano essere relazionali o psicologiche. Cfr.
FRANZONI 2006, GRASSIGLI 2011.

86 Cfr. Ov., Met. 5, vv. 197 ss. e GRASSIGLI 2012.

45



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

Admeto € a suo modo un Perseo, anche lui rifugge da un contatto visivo
non mediato, guarda Alcesti in tralice, in maniera obliqua, prima che questa
possa palesarglisi in un inaspettato lieto fine.

Nell’esemplare pittorico ercolanense lo sguardo di Admeto e rivolto
verso il basso, in modo tale che non possa correre il rischio di sfiorarsi con
quello di Alcesti. Quest'ultima, velata di bianco come il suo doppio, unico
personaggio a rivolgere il proprio sguardo al di fuori del quadro, fissa
intensamente lo spettatore, raffigurata in una posizione di frontalita che
ricorda la piu tipica iconografia del gorgoneion, I'orrendo volto di Medusa,
maschera di follia e di morte®. La composizione, a ben vedere, non potrebbe
che essere piu ossimorica. Se lo sguardo della Gorgone e uno sguardo di
morte, di estinzione, quello di Alcesti, pur tratteggiato secondo i caratteri
propri della prima, & uno sguardo reduce da una storia ben diversa, di
rinascita, di vita, € lo sguardo di chi, dalla Morte, non si & mai lasciato

avvincere.

3.2
La necessita di comprendere in che misura un antico frequentatore di
queste composizioni riuscisse a percepire le presunte assonanze e

discordanze di queste rispetto all'ipotesto euripideo, nonché rispetto alla

8 Nella produzione artistica della Roma di prima eta imperiale 'immagine di Gorgone,
rispetto alla caratterizzazione che la cultura greca sin dal VII sec. a. C. le aveva conferito —
occhi estremamente dilatati, una grossa bocca contratta in una smorfia animalesca, zanne
ferine, un viso avvizzito, solcato ovunque da rughe, una chioma di serpenti —, viene
rielaborata in una figura piti umanizzata, memore di un tempo passato in cui, come alcune
fonti raccontano, «bellezza e Medusa erano una cosa sola» (cfr. GRASSIGLI 2012, pp. 80-81).
In questo senso, I'immagine di Alcesti, del suo volto frontalmente rappresentato, appare
ancor piu vicina alle coeve soluzioni iconografiche codificate per il personaggio della
Gorgone.

http://www.otium.unipg.it 46



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

risemantizzazione operata sin dai tempi in cui, in eta augustea, vennero
prodotte le prime riletture del mito, sospinge ad una valutazione dei due
quadri nell’ambito del loro contesto d'uso, e dunque alla valutazione, se
mai possibile, della sensibilita intellettuale e delle volonta comunicative
della loro committenza, oltreché della capacita delle botteghe artigiane di
esaudirne e contemperarne i desideri. L'una o l'altra tradizione del mito
possono aver esercitato una suggestione ora maggiore, ora minore, nella
mente dei committenti, responsabili economici, in due contesti ben diversi,
di programmi pittorici raffinati nella resa e ideologicamente sostenuti
nell’ispirazione. Soprattutto rispetto a questi ultimi si intendono valutare le
ragioni alla base del confezionamento dei quadri con il mito di Admeto e
Alcesti provenienti dalla Casa del Poeta Tragico di Pompei e
dall’Augusteum di Ercolano. I due complessi, divenuti cantieri di scavo
indiscriminato tra la prima meta del XVIII sec. e la prima meta del
successivo, come nel caso di tanti altri edifici vesuviani sono stati
disordinatamente spogliati delle loro ricchezze artistiche — peraltro ad oggi
solo parzialmente note —; tuttavia, la collocazione di quest’ultime nello
spazio architettonico originario, grazie ad una accorta e meticolosa rilettura
dei resoconti di scavo operata in tempi abbastanza recenti, puo dirsi
relativamente sicura®. La valutazione delle immagini distribuite sulle
pareti di uno spazio privato — o di un ambiente di pubblica fruizione ma
sostenuto da una committenza privata — impone una sfida ermeneutica di

tutt’altro che agile soluzione: i complessi programmi pittorici degli edifici

8 Hanno assolto al ruolo di testi guida nella comprensione dei contesti edilizi in questione
i seguenti articoli: BERGMANN 1994, CORALINI 2005, ESPOSITO 2014. A questi, inoltre, si &
assommato anche il prezioso supporto rappresentato dalle voci redatte da Pesando 2018
nell’ambito della Guida Archeologica Laterza dedicata a Pompei, Oplontis, Ercolano e Stabiae.

47



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

vesuviani si dispiegano come dei veri e propri enigmi dinnanzi allo
studioso moderno, e la possibilita di distillarne il senso piu profondo
naufraga ogni qualvolta I'ostinazione di ricostruire l'esistenza di disegni di
ispirazione unitaria o semplici relazioni reciproche si infrange contro la
constatazione di una piu reale complessita dei dati. «Tale azione
ermeneutica e complicata dal fatto che, a differenza dell’arte pubblica,
quella privata implica modi anche molto diversi tra loro di volonta e
possibilita espressive da parte della committenza, intendendo cio non nel
senso dell’esistenza di programmi consapevolmente polisemici, bensi di
intenzioni comunicative non necessariamente puntuali e rigorose»®.
L’affresco rinvenuto nella Casa del Poeta Tragico di Pompei occupava,
originariamente, prima del trasferimento nelle sale del Museo Archeologico
Nazionale di Napoli, la porzione centrale della parete est del tablino di
quella che fu una raffinata dimora del I sec. d. C.: la casa, esemplare per la
sua planimetria regolare, ad atrio e a pseudoperistilio, affacciata sulla Via
delle Terme e a breve distanza dal Foro cittadino, aveva costituito nel suo
complesso il bersaglio di una serie di interventi artistici e artigianali tali da
trasformarla, con i suoi assai pregiati quadri di ispirazione mitologica, in un
vero e proprio “teatro della memoria’. Soprattutto nello spazio offerto dalle
pareti dell’atrio e dalla parete dell’ambulacro orientale del peristilio si
agglutinarono una serie di pitture, purtroppo oggi non valutabili tutte nella
loro integrita, concepite, a partire dall'uso dei pigmenti sino alla selezione
degli schemi iconografici, in un’ottica di rimandi e rapporti reciproci, e per
i quali pure piacerebbe trovare una cornice semantica unificante. Ferma

restando l'innegabile importanza che gli ambienti domestici rivestivano,

8 GRASSIGLI 2023, p. 99.

http://www.otium.unipg.it 48



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

con la loro interazione di strutture architettoniche e complessi figurativi,
nella costruzione dello spazio di azione e di esibizione del dominus anche
dopo la fine dell’eta repubblicana, l'interpretazione di questi ultimi deve
necessariamente considerare l'esistenza, aldila di ci0 che appare, di
dinamiche sociali e culturali talvolta assai articolate, e che «mettono in gioco
questioni di gusto, preparazione culturale, tendenze, emulazione sociale,
sensibilita personale, e dunque difficili da cogliere in una situazione di
documentazione per lo piti anonima e incompleta; senza considerare
I'indispensabile ruolo di mediazione tra committente e opera svolto
dall’artigiano esecutore»®: la casa del Poeta Tragico, come molte altre domus
pompeiane, poteva suggestionare i suoi frequentatori nel ricercare, nei
pannelli dipinti che ne impreziosivano le pareti, corrispondenze ora duplici,
ora triplici, ora motivate da assonanze mitologiche, ora da coincidenze nelle
soluzioni iconografiche e nelle scelte compositive generali, e che le letture
del nostro tempo non riusciranno mai a comprendere fino in fondo - o
quantomeno in un’ottica che sia diversa da quella probabilistica della
congettura. Provengono dall’atrio della domus due quadri, integralmente
leggibili, raffiguranti I'uno ‘Era e Zeus’, I’altro “Achille e Briseide’; a questi
si aggiungono altri quattro dipinti, tuttavia piu lacunosi nello stato di
conservazione: due di essi, quasi sicuramente, rappresentano le coppie di
‘Antfitrite e Poseidone’ e di “Achille e Agamennone’, nei restanti due sono
riconoscibili solo due figure femminili — Elena, visibile in un frammento
pittorico originariamente appartenuto alla parete orientale dell’atrio, e
Afrodite, individuata in un frammento riconducibile al lato meridionale. Da

una parete dello pseudoperistilio, invece, proveniva il celebre quadro con il

9 GRASSIGLI 2023, p. 100.

49



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

sacrificio di Ifigenia. Un’altra eroina del mito classico funge da protagonista
di altri due quadri dislocati in due diversi ambienti della casa: la figlia del
re Minosse, Arianna - o meglio, Arianna abbandonata da Teseo. Il
medesimo argomento mitologico viene sviluppato nei due dipinti, I'uno
appartenente all’ambiente del triclinio, 1'altro ad uno dei cubicula della
dimora, secondo due soluzioni iconografiche distinte, ambedue attestate
nel panorama della pittura vesuviana®'.

La presente analisi intende ora riflettere non tanto sui singoli pannelli e
sui loro rapporti nell’ambito dell’asse di percorrenza della domus — gia altri
se ne sono approfonditamente interessati”> —, ma, tesaurizzando le
intuizioni altrui, valutare i sentimenti che possono aver mosso la
committenza a selezionare un argomento classico, quale quello del mito di
Admeto e Alcesti, in un contesto di tale stampo. Il quadro, che costituisce
I'appendice di un programma figurativo debitore di racconti di
antichissima tradizione, sviluppati, fra i testi noti, ora dalla scrittura
omerica, ora dalla scrittura teatrale classica — e che in passato hanno
motivato l'attribuzione alla domus del nome di “Casa del Poeta Tragico” —,
fu evidentemente selezionato, assieme a tutto il corredo mitologico cui
appartiene, da una committenza colta, vivace, capace di apprezzarne i
significati, magari anche sulla scorta delle nuove valorizzazioni culturali.
Sarebbe intellettualmente appagante riuscire a ricondurre, non tanto la
selezione del soggetto, quanto piu la sua circolazione, a quell’ imagerie che
aveva preso forma all'inizio dell’eta imperiale; le cui figure mitiche, cosi

come era avvenuto nel caso dell’episodio dell’abbandono di Arianna a

91 BRAGANTINI 1995, pp. 191-192.
92 Per un’analisi approfondita dei quadri mitologici: BERGMANN 1994, pp. 232 ss.

http://www.otium.unipg.it 50



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

Nasso da parte di Teseo, nell’arco di appena un paio di generazioni, dalle
prime eroiche, altisonanti redazioni (all’occorrenza disponibili a prestarsi
anche ad una lettura in chiave politica), avevano trovato sviluppo in forme
assai piul vezzose e ‘narrative’ : nel caso specifico dell’eroe ateniese e della
scena del suo distacco da Arianna, ricorda I. Bragantini, I'evoluzione del
racconto per immagini del mitema e stato segnato da due distinte fasi
iconografiche — peraltro le medesime che ci sono note anche dai materiali
della Casa del Poeta Tragico®®. Mentre le attestazioni pittoriche databili agli
inizi del I sec. d.C. valorizzano il momento in cui, istigato da Atena, Teseo
abbandona Arianna per volgersi, cosi come Enea — e dunque, secondo
un’ulteriore, politicizzata, trasfigurazione, come Augusto — verso la causa
superiore della rifondazione civica, i quadretti elaborati nel corso della meta
del I sec.” presentano «l’epilogo "romanzesco" della fanciulla abbandonata,
che si sveglia sulla spiaggia in compagnia di un amorino in lacrime»®,
dimenticata dal suo eroe che, non direttamente rappresentato, viene
rievocato dall'icona di un’imbarcazione raffigurata in lontananza sul flutto
dei marosi®®. Nel caso della tradizione del mito di Alcesti in prima eta
imperiale, anche se partecipe di una medesima cultura immaginifica, non
puo essere ricostruita una similare parabola evolutiva. Non si tratta, per
quanto concerne lo stato delle testimonianze iconografiche, di un difetto

motivato solo dalla loro esiguita numerica o dal fatto che esse siano

% BRAGANTINI 1995, pp. 192-193: la soluzione compositiva secondo cui ¢ stato concepito il
quadro proveniente dal triclinio, osserva l'autrice, corrisponde ad una configurazione
antecedente, nelle attestazioni, rispetto a quella adottata nel quadro rinvenuto in uno dei
cubicola.

% Circa una ventina.

% BRAGANTINI 1995, p. 192.

% Interessante, circa tale dettaglio iconografico, quanto rilevato da GRASSIGLI 2023, pp. 111-
112 a proposito di un quadro pittorico della Casa di Meleagro a Pompei.

51



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

concentrate tra la tarda eta giulio-claudia e l'eta flavia. Certo, la figura di
Alcesti, per il suo carattere di modello femminile esemplare — valorizzata
per il suo eroismo anche dalla cultura letteraria contemporanea —, molto
verosimilmente poté essere attenzionata dal riformismo morale augusteo;
tuttavia, allo stato attuale della documentazione, risultano totalmente
assenti tracce di questo mitema in contesti propriamente considerabili come
‘politici’, tali da legittimare l'idea di una divulgazione ‘dall’alto” del
modello mitologico — e non sembra che faccia eccezione, dal momento che
a promuoverne l'edificazione non furono le autorita centrali, lo spazio, pur
pubblico, dell’ Augusteum ercolanense.

I giochi pittorici che si consumano all’interno della Casa del Poeta
Tragico, come B. Bergmann ha ben saputo mettere in evidenza”,
rappresentano un’autentica — e non esclusiva — testimonianza di quanto le
manifestazioni artistiche private fossero libere e flessibili nel loro
sperimentalismo, capaci, aldila di una pitt o0 meno forte cogenza del
linguaggio artistico ufficiale, di intraprendere scelte originali: anche in eta
imperiale (e sarebbe inverosimile pensare il contrario), in una societa quale
quella romana, giuridicamente basata per tutto il corso della sua storia sulla
cellula fondamentale della familia, oltreché sull’incontrovertibilita
dell’auctoritas della stessa figura patriarcale, i privati non vollero rinunciare
alle licenze espressive proprie dell’arte domestica dell’eta eta repubblicana;
in essi non venne mai meno il desiderio di poter dar forma alle proprie
convinzioni morali, a quegli ideali e a quei valori sentiti come fondamentali,
o semplicemente di dar mostra delle proprie capacita economiche e sociali.

Nello spazio domestico della Casa del Poeta Tragico 'immagine di Alcesti

% BERGMANN 1994, p. 245.

http://www.otium.unipg.it 52



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

dovette esser recuperata in ragione di un non poco complesso programma
di raffinati rimandi mitologici (a patto che esso possa mai esser esistito): e
significativo, in questo senso, il fatto che il personaggio di Alcesti condivida
con le altre figure femminili raffigurate nei quadri circostanti una sorte
affine. Anche Alcesti, come Briseide e come Elena, presenti tra le figure delle
pitture parietali dell’atrio, sottratte dal posto prima legittimamente
occupato, rispettivamente accanto ad Achille e al fianco di Menelao, riesce
solo in ultimo a far ritorno alla propria condizione originaria —nel suo caso,
la vita. Con la moglie del re spartano, peraltro, se si prende in
considerazione la palinodia antiomerica dell’Elena euripidea®, Alcesti
condivide il singolare statuto di éidolon. E al pari di Ifigenia, protagonista
dell'unico quadro proveniente dall’ambiente del peristilio, direttamente
retrostante al tablino cui apparteneva l’affresco di Admeto e Alcesti, anche
la moglie del re di Fere € una vittima sacrificale della prepotenza maschile,
la medesima, oltretutto, che si ritrova a subire Arianna. E forse, alla visione
del quadro del tablino, nella mente del committente o di un frequentatore
abituale, in questo significativo gioco di inesauribili rimandi in cui la pista
dettata dalla drammaturgia di Euripide offriva solo uno dei percorsi
tematici possibili, potevano echeggiare, a seconda del personale grado di
erudizione, sull’'onda della suggestione generale offerta dal singolare
contesto, i versi della stessa Alcesti euripidea. L’invito ad allenare la
memoria, richiamando i versi di uno dei piu celebri testi del tragediografo
ateniese, poteva essere caldeggiato anche dalla visione del mosaico

pavimentale immediatamente sottostante al quadro®: l'emblema in

% Ispirata al ‘ricantamento’ dell’episodio epico, in forme liriche, dei dattilo-epitriti della
Palinodia di Stesicoro.
% Cfr. BERGMANN 1994, p. 254, BRAGANTINI 2001, p. 812.

53



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

questione raffigura un gruppo di attori tragici intenti all’allestimento di un
dramma satiresco; significativamente anche 1'Alcesti del 438 a. C., pur
nell'incertezza del suo genere di appartenenza, occupo, al momento della
rappresentazione scenica, il posto solitamente destinato, in quanto ultimo
atto della tetralogia tragica, al dramma satiresco. In questo senso anche la
scelta di rappresentare la figura di Alcesti in un gesto di inequivocabile
intensita, con la mano portata al mento, a meta tra 'esser costernata dal
dolore e sopraffatta dal dubbio, non sembra essere un fatto da trascurare.
Nell'opera di Euripide la protagonista, durante la sua lunga rhesis
monologante, sprofonda in un flusso di incerta meditazione: il gesto
secondo cui Alcesti e codificata nel dipinto della Casa del Poeta Tragico
apporta una variante iconografica importante al modello di base su cui sono
approntati gli altri esemplari pittorici presi in considerazione!®, fornendo
visibilita all'indecisione, tutta umana — ma che non deintensifica il
significato del suo sacrificio — dell’eroina euripidea. In una cultura in cui la
memoria, ancor piu di altre capacita, costituiva una dote indiscussa, da
affinare con la pratica e con l'esercizio ripetuto, eventualmente anche negli
spazi domestici attraverso il ricorso sussidiario alle pitture parietali, la

stessa attivita mnestica, come da alcuni ¢ stato dimostrato, aveva una sua

100 In cui Alcesti, come sopra riportato, viene rappresentata nell’atto di stringere a sé il
marito in un abbraccio confortante. Il gesto del portarsi la mano al mento riapparira
nell'immagine di Alcesti scolpita sulla fronte del sarcofago ostiense di C. Iunius Euhodus
e Metilia Acte: si tratta significativamente dell'unico esemplare — insieme ad un altro
proveniente da Genova — in cui l'evento della reintegrazione in vita di Alcesti compare
sulla lastra frontale del sarcofago, motivato, come sostiene WOOD 1978 in una lettura che
pare cogliere nel segno, dalla devozione dei due coniugi al culto orientale di Cibele e alle
sue promesse soteriche; Metilia, infatti, era sacerdotessa della Grande Madre presso Ostia.
Non pare, invece, aver trovato alcuna continuita il motivo artistico del ‘doppio” di Alcesti:
in linea con la tendenza al racconto sinottico tipico dei rilievi dei sarcofagi romani la figura
dell’eroina, anche quando duplicata iconograficamente, si inserisce coerentemente nelle
evoluzioni proprie della narratio continua.

http://www.otium.unipg.it 54



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

fondamentale importanza anche nel determinare i caratteri della
decorazione figurata: se si pensa al fatto che, come un aneddoto tramandato
da Plutarco attesta, gli esametri dell’epopea omerica rappresentavano,
almeno tra le classi sociali pil1 elevate, un irrinunciabile bagaglio culturale,
assimilato e impresso eternamente nella memoria'®, cio puo dirsi ancor piu
vero nel caso della produzione teatrale della Grecia di V sec. a. C., i cui testi,
nei teatri locali dei territori dellimpero romano continuavano
ininterrottamente ad essere rappresentati e apprezzati dal vasto pubblico,
oltre ad essere riproposti anche negli spazi chiusi dei banchetti gentilizi,
magari al fianco di quegli stessi quadri ai quali essi avevano fornito
l'ispirazione.

La riesumazione del medesimo mito di Admeto e Alcesti in uno dei
quadri mitologici attribuiti al ciclo pittorico dell’Augusteum di Ercolano,
sviluppato secondo una soluzione iconografica parzialmente differente
dall’esito della rielaborazione dello schema compositivo nel dipinto della
Casa del Poeta Tragico, dovette avvenire assecondando esigenze e
fondamenti ideologici diversi da quelli alla base di quest’ultimo.
L’ Augusteum, sede del culto della persona dell'imperatore e dei membri
della sua famiglia!®, assieme all’Aedes Augustalium e alla Basilica Noniana
partecipava ad un complesso di edifici pubblici condensati attorno al punto
di incontro del decumano massimo della citta con il cardo III. L’edificio, che
oggi riposa nascosto al di sotto della vita dell’odierno tessuto urbano di
Ercolano, e noto nella sua articolazione planimetrica grazie alle descrizioni

e alle ricostruzioni grafiche delle ricerche effettuate nel corso del Settecento,

101 Plut., Brut. 23. Inoltre cfr. BERGMANN 1994, pp. 248-249.
102 Esso era noto sotto diversi nomi nella letteratura archeologica passata, identificato ora
come Porticus, ora come Forum, ora come Basilica.

55



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

allorquando il complesso venne esplorato tramite la realizzazione di
cunicoli e gallerie sotterranee che resero possibile 1’asportazione, spesso
acritica e parziale, dei materiali pittorici e scultorei ivi rinvenuti'®. L’edificio
venne realizzato negli anni centrali del I sec. d. C.1%, e come testimonia un
preziosissimo documento epigrafico rinvenuto al di sopra di una nicchia
della parete ovest della struttura, riportante il testo Augustales p(ecunia)
s(ua), fu l'esito di un oneroso sforzo economico compiuto come atto di
evergetismo verso la comunita ercolanense dai membri del collegio
sacerdotale degli Augustali. Fatta eccezione per la parete nord dell’edificio,
sulle cui estremita, in asse con i bracci laterali del portico, si aprivano due
nicchie semicircolari cui appartenevano i quadri raffiguranti ‘Teseo
liberatore’, ‘Ercole e Telefo’, “Achille e Chirone” e “‘Marsia e Olimpo’, lo stato
attuale delle conoscenze relative al complesso programma decorativo
dell’edificio risulta purtroppo piuttosto desultorio. Non solo mancano

certezze a proposito dei rapporti che i quadri superstiti intrattenevano con

103 Le operazioni di scavo legate all’ Augusteum di Ercolano avvennero in due tempi distinti:
la prima campagna, patrocinata dalla problematica figura dell’ingegner Alcubierre, ebbe
luogo tra il 1739 e il 1740; la seconda, guidata dal Weber, nel 1761. Cfr. ESPOSITO 2014 p. 33,
GUIDOBALDI 2018, p. 404.

104 Dall’edificio provengono due distinti gruppi statuari, il primo dei quali fu realizzato in
eta claudia per iniziativa di L. Mummius Maximus. Esso comprendeva le statue del Divus
Augustus e dell’ Augusta Livia, divinizzata, di Tiberio, di Antonia Minore, di Claudio, di
Agrippina e di Nerone Cesare e di Claudia Ottavia. Dal momento che la statua raffigurante
Agrippina non presentava ancora l’appellativo di Augusta, assunto soltanto nel 50 d. C., e
che la statua di Nerone doveva esser stata eretta solo a seguito della sua adozione,
avvenuta anch’essa nel 50 d. C., & probabile tutto il ciclo statuario dovette esser stato
allestito in quegli stessi anni, ragionevolmente poco dopo la costruzione dell’ Augusteum,
avvenuta, dunque, poco prima della meta del secolo. Il secondo ciclo statuario, invece,
comprendeva le statue relative ai membri della famiglia dei Flavi: Tito, imperatore in
carica, Giulia di Tito, Flavia Domitilla e Domizia, moglie di Domiziano. L’erezione di
questo secondo ciclo statuario va riconnessa, come sostiene ESPOSITO 2014 pp. 33-34,
probabilmente, ad una generale opera di restauro e ridecorazione dell’edificio, quando
vennero realizzate anche le pitture in IV stile maturo.

http://www.otium.unipg.it 56



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

gli spazi dell’Augusteum, ma, oltre ad una serie di pitture, ventidue,
attribuibili con una certa sicurezza al complesso, se ne contano molte altre
la cui assegnazione risulta piuttosto periclitante, basata su evidenze
puramente indiziarie, e su nessuna confortante certezza; la documentazione
di scavo ad esse relativa, infatti, ne fa menzione in maniera sommaria,
ambigua, o addirittura ne tace totalmente. In questi casi, i criteri di
attribuzione delle pitture al complesso si sono fondati esclusivamente su
elementi interni alle stesse: per il loro riconoscimento sono stati presi in
considerazione le dimensioni, la forma, la struttura, i soggetti rappresentati,
i colori utilizzati, lo stile, la resa pittorica'®. A questo secondo gruppo di
pitture appartiene anche lo stesso quadro raffigurante la vicenda mitologica
che vede protagonista Alcesti. Esso, affine per dimensioni ai quadri
succitati, vicino stilisticamente all’affresco con “Ercole bambino che strozza
i serpenti’, poteva appartenere, assieme a quest'ultimo, in uno stesso
sistema decorativo, alla parete orientale della struttura. Ma
indipendentemente da cio, la speranza, per un interprete moderno, di poter
cogliere le possibili associazioni semantiche cui lo spettatore antico era
sollecitato alla vista di tale affresco risulta subordinata al problema
dell’interpretazione generale del programma decorativo dell’edificio tutto,
e dunque, degli eventuali messaggi politico-ideologici da esso veicolati.
Molteplici sono stati gli studiosi che negli ultimi decenni si sono cimentati
sulla questione!'®. Alcuni, negando 'esistenza di un programma figurativo
complessivo, e valorizzando il carattere polifunzionale dell’edificio, hanno

ravvisato nell’apparato figurativo dello stesso un intrico di filoni tematici

105 Vd. ESPOSITO 2014, pp. 44 ss.
106 Un buon riassunto a proposito delle prospettive ermeneutiche a riguardo e offerto da
ESPOSITO 2014, pp. 45-47.

57



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

differenti, comunque tutti concorrenti, anche se diversamente,
all’esaltazione, in chiave allusiva, della figura dell’imperatore — tra le piste
tematiche, spiccherebbero, in particolare, quelle legate alle figure eroiche di
Ercole e Teseo: il primo, ecista della stessa citta di Ercolano, venerato anche
negli edifici circostanti!?, il secondo, mitico re di Atene, significativamente
ricordato nel suo ruolo di ‘liberatore’” a seguito della felice riuscita
dell'impresa cretese. Altri, data la presenza di Ercole e, soprattutto, del
figlio Telefo, fondatore di Pergamo, anche lui come Romolo e Remo nutrito
e allevato da una creatura bestiale, hanno ricercato al di la delle immagini i
segni del tentativo di instaurare un legame, pili 0 meno storico, tra il centro
vesuviano e la stessa Roma. Altri ancora, focalizzandosi esclusivamente sui
quattro personaggi principali degli affreschi del portico settentrionale, e
sulla loro condizione di non adulti, hanno riconosciuto nei vari quadri
un’allusione ai diversi momenti della parabola paidetica, alle diverse tappe
della crescita e dell’educazione dei giovani, destinati, in quanto tali, alla
costruzione del futuro di Roma.

Se I'idea di voler comprendere gli esatti meccanismi di recupero del mito
di Admeto e Alcesti nel macrocontesto pittorico dell’Augusteum puo di
buon diritto considerarsi poco ragionevole, mancando parte significativa
della relativa documentazione, puo forse avere un qualche significato
valutarne la presenza in forme piu generali, e soprattutto in funzione
dell’'unica certezza aldila della costruzione dell’edificio: la sua
committenza. Il progetto di edificazione dell’Augusteum da parte del
collegio sacerdotale degli Augustali avvenne nell’ambito di un

generalizzato rifiorire della citta di Ercolano fra l'eta di Augusto e di

107 Vd. CORALINI 2005.

http://www.otium.unipg.it 58



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

Claudio, allorquando, molti membri dell’aristocrazia locale -
parallelamente a quanto stava avendo luogo in molti altri centri coloniali e
municipali dell'Italia romana — parteciparono alla vita civica rendendosi
munifici nei confronti delle proprie comunita di appartenenza. Le evergesie
dei notabili ercolanensi si incanalarono soprattutto in atti di intervento
edilizio che adeguarono il municipium ai canoni idealtipici dell’urbanitas
romana — segno concreto anche in molte altre realta cittadine della volonta
di allinearsi alla politica dell’Urbe —, trasformandolo in una delle tante citta-
vetrina dell’'impero!®. Mossi solo formalmente da un sentimento di amor
civium, iricchi evergetilocali auspicavano di potersi giovare dei ritorni delle
loro liberalita nei confronti del popolus sul campo della politica cittadina, e
di vedersi gratificati e riconosciuti dal medesimo corpo elettorale popolare
attraverso la possibilita di rivestire le principali magistrature municipali —
talvolta, trampolino di lancio verso la carriera imperiale'®. I ricchi liberti
benefattori, invece, potevano ragionevolmente sperare di vedersi appagati
in altre forme, gettando lustro sulla propria progenie, eventualmente
preformandone il futuro politico, e ricevendo onori tangibili e perpetui —
statue in proprio nome, come tra l'altro avvenne nel caso di uno degli

Augustali ercolanensi, L. Mummius Maximus —, potenti strumenti per la

108 GUIDOBALDI 2018, pp. 304-305.

109 Pur sussistendo differenze importanti tra i cittadini romani delle colonie e gli abitanti
dei municipi, almeno fino all’inizio del III sec. d.C.: mentre ai notabili delle colonie di
diritto romano o latino era concesso far carriera presso Roma, nel caso degli esponenti della
nobilta municipale, come ricorda CRACCO RUGGINI 1999, pp. 209-210, non era contemplato
per i neocittadini romani «che provenivano dai ranghi dei magistrati locali [...] I’accesso a
carriere nell’alta amministrazione imperiale o in senato. Soltanto in via straordinaria il
diritto politico agli honores delle carriere imperiali venne collettivamente concesso dal
principe a talune citta, per esempio a quelle della Gallia Narbonense nel 14 d.C. per
intervento di Augusto e Tiberio, e a quelle della Gallia interna a partire dal 48 d.C., con
I'appoggio di Claudio (che era nato a Lione)».

59



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

costruzione di memorie familiari. Se le citta, gangli nevralgici di una rete
politica, amministrativa e fiscale, materializzavano nei propri apparati
urbanistici'’ la volonta di identificarsi con le forme del modus vivendi
romano, anche i singoli edifici, aldila della sincerita dell’adesione dei loro
committenti al regime imperiale, favorivano in scala ridotta un’analoga
emanazione. Anche I’ Augusteum della piccola citta municipale di Ercolano
puo aver preso parte, in quanto sede del culto imperiale, al grande moto
collettivo della celebrazione della romanita, mostrandole la propria
devozione, con il complesso statuario dedicato da L. Mummius Maximus
alla famiglia imperiale, e ricordandone, a seconda di come si voglia
interpretare 1'incompleta e decontestualizzata documentazione pittorica, i
suoi eroi, i suoi miti, i suoi valori culturali. Di fronte agli occhi di un antico
visitatore dell’ Augusteum 'immagine di Alcesti, aldila di ogni possibile e
consapevole strumentalizzazione politica — peraltro difficilmente valutabile
—, sl inseriva in un contesto che, in virtu della sua stessa vocazione
costituzionale mirava all’esaltazione delle virtt, degli ideali, e dei
comportamenti fondamentali di una romanita rinata sotto l'egida del
principato. Dinnanzi alla visione del quadro, i versi dell”Alcesti euripidea
potevano anche risuonare nelle orecchie dello spettatore antico, ma
I"ambiente in cui I'immagine era accolta trascinava realisticamente verso un
altro ordine di considerazioni: la devota moglie del re di Fere, riscoperta
creatura salvifica sulla scorta della valorizzazione del suo reale ruolo,

offriva, a chi ne avesse saputo cogliere il senso, un educativo termine di

10 Ma non solo; nella documentazione archeologica ed epigrafica anche le realta
apparentemente piu marginali — perché non concepite da Roma come gangli
dell’amministrazione periferica — dei vici e dei pagi sembrano volersi livellare, innanzitutto
esteriormente, alle forme della vita urbana, fino al punto da scimmiottarne anche i caratteri
della vita associata. Cfr. CRACCO RUGGINI 1999, pp. 215 ss.

http://www.otium.unipg.it 60



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

confronto. Non e forse un caso il fatto che il dipinto, pur realizzato in eta
claudia e restaurato, come tutta la restante decorazione parietale, in eta
flavia, mantenga il piu antico schema iconografico noto per la resa del
mitema: esso e quello che meglio degli altri riesce a valorizzare,
raffigurando Alcesti nell’atto di stringere a sé il marito, la portata salvifica
del suo sacrificio. Cosi come delineata nel quadro dell’Augusteum di
Ercolano, I'eroina euripidea costituisce il piu efficace richiamo metaforico
alle riletture in chiave eroica che la cultura del nuovo millennio aveva
elaborato, significativamente posta in controcanto al quadro, la cui
attribuzione al programma figurativo dell’edificio appare molto probabile
anche per una evidente coerenza semantica, raffigurante il personaggio di
Medea: rispetto alla maga tessala, creatura scellerata, disumana, exemplum
di una femminilita assolutamente negativa, Alcesti, ancora una volta,

risulta il migliore dei prototipi muliebri possibili.

61



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

BIBLIOGRAFIA

BERGMANN 1994: B. BERGMANN, The Roman House as Memory Theater: The
House of the Tragic Poet in Pompeii, in «Bollettino d’Arte», vol. 76, n. 2, 1994,
pp- 225-256.

BRAGANTINI 1995: 1. BRAGANTINI, Problemi di pittura romana, in «Aion» 2,
1995, pp. 175-197.

BRAGANTINI 2001: I. BRAGANTINI, Quadri con la rappresentazione della storia di
Admeto e Alcesti, in «Meélanges de 1'Ecole Francaise de Rome-Antiquité» vol.
113, n. 2, 2001, pp. 799-822.

CALASSO 1988: R. CALASSO, Le nozze di Cadmo e Armonia, Milano, 1988.
CENERINI 2009: F. CENERINI, La donna romana, Bologna, 2009.

CORALINI 2001: A. CORALINI, Hercules domesticus. Immagini di Ercole nelle case
della regione vesuviana, I secolo a.C. - 79 d.C., in «Studi della Soprintendenza
archeologica di Pompei» 4, Napoli, 2001, pp. 339-354.

CORALINI 2005: A. CORALINI, Iconologia di Ercole nella regione vesuviana. Dati
e prospettive, in «Nuove ricerche archeologiche a Pompei ed Ercolano» 2005,
pp. 339-354.

CRACCO RUGGINI 1999: L. CRACCO RUGGINI, La citta imperiale, in A.
GIARDINA, A. SCHIAVONE (a cura di), Storia di Roma, Torino, 1999, pp. 201-

266.

DE MARTINO 1975: E. DE MARTINO, Morte e pianto rituale. Dal lamento funebre
antico al pianto di Maria, Torino, 1975.

D1 BENEDETTO 1975: V. D1 BENEDETTO, Euripide, teatro e societa, Torino 1975.

EsposiTo 2014: D. ESPOSITO, La pittura di Ercolano, in «Studi della
Soprintendenza archeologica di Pompei» 33, Napoli, 2014.

FRANZONI 2006: C. FRANZONI, Tirannia dello squardo. Corpo, gesto, espressione
dell’arte greca, Torino, 2006.

http://www.otium.unipg.it 62



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

GHEDINI 2022: F. GHEDINI, Lo sguardo degli antichi. 1l racconto nell’arte classica,
Roma, 2022.

GIACCO 2022: M. GIACCO, in M. GRIMALDI (a cura di), I pittori di Pompei:
affreschi romani dal Museo Archeologico di Napoli, Roma, 2022.

GINZBURG 2023a: C. GINZBURG, Da A. Warburg a E. H. Gombrich. Note su un
problema di metodo, in Miti emblemi spie. Morfologia e storia, Milano, 2023, pp.
49-115.

GINZBURG 2023b: C. GINZBURG, Spie. Radici di un paradigma indiziario, in Miti
emblemi spie. Morfologia e storia, 2023, Milano, pp. 157-201.

GRASSIGLI 1998: G. L. GRASSIGLI, La scena domestica e il suo immaginario. I temi
figurati nei mosaici della Cisalpina, Napoli, 1998.

GRASSIGLI 1999: G. L. GRASSIGLIL, Tra moderno e antico: per un confronto
sull’iconologia archeologica, in «Ostraka» 8, 1999, pp. 447-468.

GRASSIGLI 2011: G. L. GRASSIGLI, Metamorfosi: una trama di squardi tra Grecia
e Roma. 1l caso di Atteone e Diana (2), in «Eidola» 8, 2011, pp. 51-54.

GRASSIGLI 2012: G. L. GRASSIGLL, Magica Arma. (Ov. Met. 5, 197). 1l volto e il
riflesso di Medusa tra letteratura e arti figurative a Roma, in F. GHEDINI, I. COLPO
(a cura di), Il gran poema delle meraviglie. Ovidio e il repertorio letterario e

figurativo fra antico e riscoperta dell’antico, Padova, 2012 («Antenor
Quaderni», 28), pp. 73-84.

GRASSIGLI 2023: G. L. GRASSIGLI, Tra soggetto e forma. I quadri dell’atro della
casa di Meleagro (Pompei VI 9, 2.13), in «Eidola» 20, 2023, pp. 99-113.

GRECO 2022: G. GRECO, Note al testo in G. GRECO (a cura di) Euripide. Alcesti,
Milano, 2022.

GUIDORIZZI 1991: G. GUIDORIZZI, Lo specchio e la mente: un sistema di
intersezioni, in M. BETTINI (a cura di), La maschera, il doppio, il ritratto: strategie
dell’identita, Roma-Bari, 1991, pp. 31-46.

63



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

GUIDOBALDI 2018: M. P. GUIDOBALD], in F. PESANDO, M. P. GUIDOBALDI (a
cura di), Pompei, Oplontis, Ercolano, Stabiae, Bari-Roma, 2018.

ISLER-KERENYI 2015: C. ISLER-KERENYI, Iconographical and iconological
approaches, in «The Oxford handbook of Greek and Roman Art and
Architecture», Oxford, 2015, pp. 557-578.

MENICHETTI 2018: M. MENICHETTI, La colonizzazione dell immaginario. Augusto
e la memoria di Roma, in M. CIPRIANI, A. PONTRANDOLFO, M. SCAFURO (a cura
di), Dialoghi sull’archeologia della Magna Grecia e del Mediterraneo, 1, 1,
Paestum, 2018, 65-84.

MENICHETTI 2021: M. MENICHETTI, Augusto e la teologia della Vittoria, Roma,
2021.

O'HIGGINS 1993: D. O’'HIGGINS, Above Rubies: Admetus’Perfect Wife, in
«Arethusa» XXVI, 1993, pp. 77-97.

PADUANO 1986: G. PADUANO, Il nostro Euripide, 'umano, Firenze, 1986.

Paoruccrt 2015: P. PAoLuccy, Il centone virgiliano Alcesta dell’ Anthologia
Latina, Hildesheim, 2015.

PATTONI 2006: M. P. PATTONI, Alcesti. Variazioni sul mito, Venezia, 2006.
PESANDO 2018: F. PESANDO, in F. PESANDO, M. P. GUIDOBALDI (a cura di),
Pompei, Oplontis, Ercolano, Stabiae, Bari-Roma, 2018.

RABINOWITZ 1993: N. S. RABINOWITZ, Anxiety Veiled. Euripides and the Traffic
in Women, Londra, 1993.

SCcHMIDT 1981: M. SCHMIDT, s.v. «Alkestis», LIMC, V. 1, 1981, pp. 534-544.

SCIARAMENTI 2023: B. SCIARAMENTI, Metamorfosi e corpo. Poesia ovidiana e arti
figurative, Roma, 2023.

SUSANETTI 2007: D. SUSANETTI, Euripide: fra tragedia mito e filosofia, Roma
2007.

http://www.otium.unipg.it 64



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

TORTORELLI GHIDINI 2011: M. TORTORELLI GHIDINI, Vita per vita. Alcesti tra
antico e moderno, in Dall’immagine alla storia in «Studi in memoria di S.
Adamo Muscettola», Napoli, 2011, pp. 2-12.

VERNANT 1965: J. P. VERNANT, Mithe et pensée chez les Grecs. Etudes de
psychologie historique, Parigi, 1965.

VERNANT 1991: J. P. VERNANT, «Psyche»: simulacro del corpo o immagine del
divino?, in M. BETTINI (a cura di) La maschera, il doppio, il ritratto: strategie
dell’identita, Roma-Bari, 1991, pp. 3-11.

VEYNE 1983: P. VEYNE, Les Grecs ont-ils cru a leurs mythes?, Parigi, 1983.

WOoOD 1978: S. WOOD, Alcestis on Roman Sarcophagi, in «American Journal of
Archaeology», vol 82, n. 4, 1978, pp. 499-510.

ZANKER 1989: P. ZANKER, Augusto e il potere delle immagini, Torino, 1989
(trad. it. di Augustus und die Macht der Bilder, Monaco, 1987).

ZANKER, EWALD 2008: P. ZANKER, B. C. EWALD, Vivere con i miti. L’iconografia
dei sarcofagi romani, Torino, 2008 (trad. it. Mit Mythen leben. Die Bilderwelt der
romischen Sarkophage, Monaco, 2004).

ZIMMERMANN 2016: B. ZIMMERMANN, La commedia greca, Roma, 2016 (trad.
it. di Die griechische Komodie, Francoforte sul Meno, 2006).

65



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

Fig. 1 Pompei, VII, 6, Masseria di Irace. Quadro con Admet
MANN, SN16 (da GIACCO 2022, p. 122).

g s ’ )
/| 5 S0 ~ .

ad

o e Alcesti, Napoli,

http://www.otium.unipg.it

66



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

Napoli, MANN, inv.

Fig. 2. Ercolano, Augusteum. Quadro con Admeto e Alcesti,

9027 (da SCHMIDT 1981, p. 407).

67



F. Gremani. L'immagine di Alcesti nella cultura latina della prima eta imperiale

Fig. 3. Pompei, VI, 8, 3-5, Casa del Poeta Tragico, tablinum (8). Quadro con Admeto
e Alcesti, Napoli, MANN, inv. 9026 (da GIACCO 2022, p. 123).

http://www.otium.unipg.it 68



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 3

Fig. 4. Pompei. Quadro con Admeto e Alcesti, Napoli, MANN, inv. 9025 (da
GIACCO 2022, p. 123).

69



