
 

 

  

 

 

 

 

 
www.otium.unipg.it                            

OTIVM. 

Archeologia e Cultura del Mondo Antico 

 

ISSN 2532-0335 DOI: 10.5281/zenodo.18385371 

 No. 19, Anno 2025 – Article 1  

La geometria del caos: 

Dioniso e il matrimonio come principio di ordine  

civico nel mondo della Grecia antica 

 
  

Marco Giuman, Dario D’Orlando 
Dipartimento di Storia, Beni Culturali e Territorio 

 Università di Cagliari 

 

 

 
Title: The Geometry of Chaos: Dionysus and Marriage as a Principle of Civic Order in the 

Ancient Greek World. 

Abstract: The essay examines the Dionysian hierogamy as a polyvalent mythic and ritual 

motif, articulated through the figures of Ariadne, Erigone, the Minyads, and the Proetids. 

These narratives represent complementary expressions of the same structural paradigm: 

the encounter between the god’s generative force and the mortal sphere of female alterity. 

Ariadne’s union with Dionysus on Naxos manifests the harmonious reintegration of 

fertility and cosmic order; Erigone’s self-hanging reveals the inversion of nuptial fecundity 

into a deathly suspension; the Minyads’ and Proetids’ madness dramatizes the dissolution 

resulting from the refusal of divine possession. Through philological, iconographic, and 

ritual analysis, the study situates these myths within a coherent symbolic system in which 

the Dionysian wedding thus functions as a hieratic process of transformation, in which 

erotic and chthonic dimensions converge to regenerate both nature and community.  

Keywords: Dionysus; Ariadne; hierogamy; Erigone; Minyads and Proetids; ritual 

transformation. 

 

 

ID-ORCID: 0000-0002-0928-2791 

ID-ORCID: 0000-0002-9270-4608 

 

                                                 
  Address: Università degli Studi di Cagliari, Dipartimento di Lettere, Lingue e Beni 

Culturali, piazza Arsenale 1, Cagliari, Italia (mgiuman@unica.it;  dario.dorlando@unica.it). 

Del presente contributo, Marco Giuman è autore dei paragrafi 1 e 2, Dario D’Orlando dei 

paragrafi 3 e 4. 



  M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos 

http://www.otium.unipg.it/ 2 

 

 
Oὐ γὰρ σοφόν τὸν θεὸν νομίζεις,  

ὅστις ἐστὶν ὀρθῶν καὶ τῶν μανέντων. 

Euripide, Baccanti  

 

1. IL MATRIMONIO, DIONISO E LA REGOLA DEL FALSO DISORDINE. 

Il dionisismo, lungi dal configurarsi come una semplice espressione 

dell’eccesso o della dissoluzione delle forme sociali, rappresenta una delle 

strutture più profonde di coesione simbolica nella Grecia di età arcaica e 

classica. In esso si manifesta il principio che integra, attraverso il 

meccanismo della mediazione rituale, le tensioni tra l’individuo e la 

comunità, tra la sessualità e l’ordine della polis. Dioniso, in questa 

prospettiva, non rappresenta soltanto la forza vitale che trascende le forme, 

ma piuttosto l’energia che ne consente la ciclica rigenerazione1: egli è colui 

che disfa per riformare, che separa per reintegrare, in una dimensione che 

non si oppone al principio apollineo2, ma ne costituisce semmai il necessario 

complemento all’interno del sistema simbolico della comunità. 

In relazione al mondo muliebre, l’ambito privilegiato in cui questa 

dialettica assume un vero e proprio valore sociale è quello del matrimonio, 

                                                 
1 KERÉNYI 2011. 
2 Il rapporto tra Apollo e Dioniso, seppure antitetico sul piano più propriamente 

funzionale, presenta numerosi tratti di contiguità. A Delfi, ad esempio, il figlio di Semele 

era ritenuto Signore durante i tre mesi di assenza di Apollo (Plu. Mor. 388E). Sempre presso 

il santuario si riteneva che dovesse situarsi anche la tomba di Dioniso (Philoch. FGrHist 328 

f7). In generale, su questa tematica, si veda: SCOTT 2014. A livello calendariale greco, è 

interessante rimarcare come si preservi in maniera puntuale l’alternanza tra le due divinità. 

Ad Atene, ad esempio, festività di Apollo e Dioniso sono celebrate in giorni successivi o 

periodi molto ravvicinati, a riprova di una sorta di passaggio di consegne tra i due ambiti 

divini. La testimonianza più chiara di ciò è riconoscibile in autunno con i Pyanepsia 

apollinei che si svolgono il giorno prima degli Oschophoria dionisiaci (associati dalla 

maggior parte delle fonti al giorno 8 Pianepsione). Cfr. SIMON 1983, p. 76 ss.; 89 ss.; PILZ 

2011). 



 OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1  

 

    3 
 

inteso all’un tempo come passaggio di status e momento fondativo 

dell’ordine civico. Nella prospettiva greca, infatti, l’unione matrimoniale 

non viene mai a costituire un evento unicamente privato, ma rappresenta 

un rito di passaggio che, accompagnando la donna dallo stato di parthenos 

a quello di gyne, garantisce l’integrazione della sfera femminile nella 

comunità della polis3. Dioniso interviene in questo passaggio quale garante 

e regolatore di una potenza che, se lasciata priva di controllo, diventerebbe 

pericolosa per la coesione dell’intero sistema. Il dio partecipa pertanto 

dell’energia vitale che consente alla donna di attraversare la soglia e di 

assumere conseguentemente il proprio ruolo sociale, pur conservando – in 

forma mediata e ritualizzata – la dimensione liminale che le è propria4. 

Alcune celebrazioni dionisiache, in particolare quelle legate agli 

Anthesteria5, offrono con ogni probabilità la rappresentazione più manifesta 

di questa funzione. Nel rituale del matrimonio sacro tra Dioniso e la 

Basilinna, il dio viene simbolicamente accolto all’interno della polis e 

associato alla figura femminile chiamata a incarnarne l’ordine civico: la 

sposa dell’arconte Basileus6. Tale unione, che ripete e rinnova annualmente 

il vincolo tra la sfera divina e quella politica, sancisce sul piano più 

                                                 
3 Sul valore sociale del matrimonio greco, si vedano da ultimo: CASTIGLIONI 2019. Sui rituali 

di iniziazione femminile si veda invece: DOWDEN 1989. 
4 Nella prospettiva greca, la sessualità femminile è sempre considerata potenzialmente 

pericolosa e in quanto tale necessitante di essere trattata con adeguati strumenti di verifica 

e controllo. Cfr. CAMPESE 1983; SISSA 1983. 
5 Per un approccio preliminare alle complesse problematiche degli Anthesteria cfr. DEUBNER 

1932, p. 93 ss.; HOORN 1951; SIMON 1983, p. 92 ss.; HAMILTON 1992; BURKERT 2003, p. 237 ss. 
6 Per un inquadramento generale sulle nozze sacre nella Grecia antica si veda: AVAGIANOU 

1991, con bibliografia precedente. Intorno alle nozze sacre di Dioniso si vedano: DEUBNER 

1932 passim (in particolare p. 106 ss.); SIMON 1983, 11 ss.; BURKERT 1981, 169 ss.; SPINETO 

2005, 76 ss.  



  M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos 

http://www.otium.unipg.it/ 4 

 

propriamente religioso la legittimazione del potere e la sua continuità7. La 

sessualità che Dioniso incarna in questo frangente, dunque, non ha nulla di 

disordinato o – peggio – di pericoloso8, ma appare semmai pienamente 

ritualizzata e compartecipe dell’ordine stesso. Analogamente, la mania 

dionisiaca non deve essere intesa come follia distruttiva, ma come 

esperienza liminale controllata, in cui l’individuo è temporaneamente 

sottratto alla norma per essere poi riaggregato a un livello superiore di 

consapevolezza e di appartenenza. Il rito dionisiaco, in particolare nella sua 

componente femminile, rappresenta quindi un dispositivo di 

(re)integrazione collettiva, che consente di trasformare l’energia 

disgregante della sessualità e della maternità in principio di coesione 

civica9. È in questo senso che la funzione di Dioniso si rivela eminentemente 

politica: la polis accoglie il dio in forma duplice, quale garante della fertilità 

e come principio di alterità controllata. La sua presenza nelle feste 

pubbliche, nei cortei, nei drammi e nei riti di iniziazione non rappresenta 

pertanto una mera concessione al caos, ma la necessità di includere nel 

cuore stesso dell’ordine quella forza che può metterlo in crisi. Da questo 

punto di vista, come dimostrato già a suo tempo da Marcello Massenzio10, 

il figlio di Semele agisce quale principio regolatore della crisi e dell’unione 

matrimoniale, tanto nella sua funzione rituale quanto in quella simbolica. 

                                                 
7 Sul valore centrale della maternità come vero e proprio dovere sociale, in 

contrapposizione alla sterilità, percepita talvolta come motivo di vergogna, si veda da 

ultimo: CASTIGLIONI 2019 (in particolare p. 103 ss.), con bibliografia precedente. 
8 In una lettura ribaltata, la sessualità espressa dalle Amazzoni, comunità mitica antitetica 

al modello femminile greco, appare casuale e priva delle necessarie tutele circa la certezza 

della continuità di sangue (cfr. GIUMAN 2005, p. 58 ss.). Le Amazzoni, infatti, quando 

decidono di congiungersi carnalmente con i Sauromati, agiscono nottetempo, nel buio più 

assoluto e senza interessarsi minimamente al nome del partner (cfr. Strab. 11.5.1). 
9 SOURVINOU-INWOOD 1993, passim. 
10 MASSENZIO 1969. 



 OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1  

 

    5 
 

 

2. LE PRETIDI E LE MINIADI: LA FOLLIA COME MOMENTO DI CRISI 

DELLA FUNZIONE FEMMINILE. 

Le vicende che vedono protagoniste le Pretidi e le Miniadi, variamente 

proposte dalla tradizione mitica greca, costituiscono di fondo due 

declinazioni emblematiche della follia dionisiaca intesa, sì, come elemento 

di disfunzione, ma anche quale fondamentale strumento di riaggregazione 

sociale. Entrambi i racconti, infatti, si organizzano intorno al medesimo 

schema simbolico e seguono una struttura assai simile che trova sviluppo 

intorno a pochi e ricorrenti motivemi: la negazione del culto di Dioniso da 

parte di un gruppo di donne; la follia che consegue a questa decisione e che 

determina la loro esclusione dal corpo sociale; la conseguente follia; la loro 

parziale reintegrazione attraverso un atto rituale in grado di ristabilire il 

corretto equilibrio tra femminile e maschile, tra individuo e comunità. In 

entrambi i casi la mania non può essere ridotta a semplice castigo divino, ma 

deve essere piuttosto intesa come il segnale di una frattura nell’ordine 

interno della polis che richiede di essere riparata. L’alterazione della mente 

femminile traduce, sul piano mitico, una crisi della funzione materna e 

riproduttiva, vale a dire del principio su cui si fonda la continuità della 

comunità. In questa logica, la mania dionisiaca assume il valore simbolico di 

un’alterazione politica, esprimendo una deviazione pericolosa dal cosmos 

che regola la partecipazione della donna alla vita collettiva e che necessita, 

pertanto, di una correzione necessaria e ineludibile. Ma procediamo con 

ordine. 

Secondo la versione più antica del mito, le tre figlie di Preto, sovrano di 

Argo, si rifiutano di accogliere il culto di Dioniso o, stando ad altre 



  M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos 

http://www.otium.unipg.it/ 6 

 

tradizioni, di Era11. Tale atto di empietà si traduce in una follia collettiva che 

spinge le tre giovani ad abbandonare casa e prole, per vagare senza meta 

tra le montagne, credendosi vacche12. Il loro delirio contagia ben presto tutte 

le donne di Argo, provocando una crisi generalizzata che, minacciando la 

stabilità familiare, rischia di dissolvere l’intero ordine sociale della 

comunità: le Pretidi, incapaci di riconoscere il proprio ruolo di spose e 

madri, rifiutano simbolicamente quel principio di integrazione che connette 

il femminile alla polis. La metamorfosi animale, con la conseguente 

regressione a una condizione non umana, non fa che tradurre l’abbandono 

della sfera culturale per un ritorno a quella incontrollata e selvatica della 

natura. Questa dimensione caotica può trovare traduzione in una forma di 

sessualità incontrollata e non finalizzata alla procreazione – denominata 

dalle fonti machlosyne13 – che la medicina antica configura come una vera e 

propria patologia14 e che si manifesta attraverso la comparsa di ampie 

macchie cutanee, una sintomatologia che, unitamente ad altri espliciti 

riferimenti, consente di comprendere meglio l’associazione mitica tra 

Pretidi e vacche15. Del resto, come già analizzato a suo tempo da chi scrive, 

proprio la locuzione azyges (coloro che non hanno il giogo) è frequentemente 

impiegata per definire le fanciulle non maritate16. L’associazione risulta 

                                                 
11 Sul mito delle Pretidi: Hom. Il. 6.160-170; Hes. Fr. 132 Merkelbach-West; P. P. 11.1-17; 

[Apollod.] 2.26; 2.37; Paus 2.18.4; 2.25.7; 2.38.3; Sen. Oed. 486 ss. 
12 Il tema è ripreso anche in Hyg. Fab. 65. 
13 Hes. fr. 28 Rzach: εἵνεκα μαχλοσύνης στυγερῆς τέρεν ὤλεσεν ἄνθος. Traduzione: a 

causa dell’odiosa lussuria, distrusse il tenero fiore. Tale condizione viene definita anche 

gynaikomania nel lessico Suda (s.v. mαχλοσύνη). 
14 MASSENZIO 1969, p. 99 s. 
15 Verg. Ecl. 6.48 (Proetides implerunt falsis mugitibus agros); Serv. ad Verg. Ecl. 6.48. Si veda 

ancora: MASSENZIO 1969, p. 99 s. In merito si veda anche: PROVENZA 2010/2011, p. 115 ss. 
16 GIUMAN 1999, p. 232 ss.; GIUMAN 2005, p. 52. La locuzione senza giogo (azyges) è presente, 

ad esempio in Euripide (E. Hipp. 1425-1426), ma è spesso attribuita anche alla dea Atena 

con riferimento alla sua condizione virginale (cfr. Ar. Thes. 1139). Altre metafore animali, 



 OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1  

 

    7 
 

tanto più significativa se pensiamo che sia Era che Dioniso sono usualmente 

connessi a trasmutazioni di natura bovina17, come ben dimostra l’inno 

dedicato al figlio di Semele Dioniso intonato dalle donne di Elide e ricordato 

da Plutarco in un passo delle Quaestiones Grecae:  

 

Διὰ τί τὸν Διόνυσον αἱ τῶν Ἠλείων γυναῖκες ὑμνοῦσαι παρακαλοῦσι βοέῳ ποδὶ 

παραγίνεσθαι πρὸς αὐτάς;» ἔχει δ᾿ οὕτως ὁ ὕμνος:  

«Ἐλθεῖν, ἦρ᾿, ὦ Διόνυσε,  

Ἀλείων ἐς ναὸν  

ἁγνὸν σὺν Χαρίτεσσιν  

⟨Ἀλείων〉 ἐς ναὸν  

τῷ βοέῳ ποδὶ δύων».  

εἶτα δὶς ἐπᾴδουσιν «ἄξιε ταῦρε». πότερον ὅτι καὶ βουγενῆ προσαγορεύουσι καὶ 

ταῦρον ἔνιοι τὸν θεόν; ἢ τῷ μεγάλῳ ποδί «βοέῳ» λέγουσιν. 

 

Perché le donne degli Elei, cantando l’inno a Dioniso, lo invitano a presentarsi da loro 

con piede bovino? L’inno recita così: «Vieni, presto, o Dioniso, / degli Elei nel tempio / 

sacro, in compagnia delle Grazie, / degli Elei nel tempio, / entrando con piede bovino». 

Poi, per due volte, aggiungono cantando: «O sacro toro»18. Forse perché alcuni si 

rivolgono al dio chiamandolo sia figlio di giovenca, sia toro? Oppure con piede bovino 

intendono grande piede, così come il Poeta definisce la dea dai grandi occhi «dagli occhi 

bovini»19.   

 

In un sistema siffatto, solo l’intervento terapeutico di Melampo, che cura 

le donne con riti purificatori e danze, consente di ricomporre la frattura 

                                                 
si riconoscono nell’utilizzo del termine ampyx che indica all’un tempo le redini per 

l’addomesticazione dei cavalli e il diadema nuziale. 
17 PROVENZA 2010/2011. I riferimenti bovini al dio sono molteplici come il sacrificio del 

vitello appena nato al quale vengono calzati dei coturni che viene consumato per Dioniso 

Anthroporrhaistes a Tenedo (Ael. NA 12.34; GEORGUDI 2011). Anche ad Atene il dio è 

associato al toro. Infatti, è probabile che durante il cosiddetto Διονύσου γάμος del giorno 

dei Choes, la Basilinna si congiungesse proprio con un’ipostasi del dio (probabilmente il 

marito o forse, in maniera ovviamente simbolica, con il sacerdote di Dioniso in una sorta 

di döppelganger divino) nel cosiddetto boukoleion, ossia stalla dei buoi, un edificio sacro a 

Dioniso (Hsch. s.v. Διονύσου γάμος). Cfr. SPINETO 2005, p. 81 s. 
18 Plu. QG 36.299b 
19 Hom. Il. 1.551. Sulla rappresentazione di Dioniso sotto forma di toro, cfr. anche Plut. Mor. 

364e; Athen. 476a. La cerimonia a cui si fa riferimento è, sulla base di Pausania (6.26.1-2), 

la festa delle Thie. Dioniso è ritenuto anche l’inventore dell’aratro tirato da buoi (cfr. D.S. 

3.64.1-2). PROVENZA 2010/2011, p. 114 ss. In particolare, sull’epiteto di Hera si veda: 

O’BRIEN 1993, p. 134 ss. 



  M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos 

http://www.otium.unipg.it/ 8 

 

attraverso un rito di guarigione che assume il valore di un vero e proprio 

matrimonio simbolico, nel quale le Pretidi, placate e reinserite nel tessuto 

sociale, rappresentano la restaurazione dell’ordine civico costituito. Ed è 

proprio in questa dinamica che si manifesta la funzione mediatrice del culto 

dionisiaco: come sottolinea di nuovo Marcello Massenzio, esso «non 

distrugge l’ordine della città, ma lo rigenera, costringendo la comunità a 

riconoscere l’alterità che la fonda»20. Anche da questa angolazione, 

pertanto, la mania femminile si delinea come un momento necessario della 

catarsi collettiva, un passaggio obbligato per ristabilire l’equilibrio tra la 

potenza naturale e la norma culturale. 

La traduzione iconografica del mito delle figlie di Preto sembra 

confermare la nostra lettura. Analizzando un celebre rilievo ercolanese 

effigiante le Pretidi (fig. 1), Fabio Caruso sottolinea come la 

rappresentazione della follia femminile tenda a configurarsi quale vero e 

proprio momento di transizione rituale21: le tre fanciulle, sospese tra 

umanità e animalità, tra lucidità e delirio, incarnano il processo di 

trasformazione dinamico e ciclico che caratterizza la mania dionisiaca. Nel 

rilievo, la postura delle giovani – una delle quali segnatamente raffigurata 

con tratti maschili – e la disposizione spaziale delle loro figure esprimono 

la tensione tra la perdita di sé e la reintegrazione nella comunità: la follia, 

come osserva ancora Caruso, è rappresentata inequivocabilmente quale 

momento necessario dell’ordine stesso22, e in cui il valore rituale di carattere 

comunitario trova ulteriore espressione in una serie di cerimonie femminili 

                                                 
20 MASSENZIO 1969, p. 127. 
21 CARUSO 2013, p. 27 ss. 
22 CARUSO 2013. 



 OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1  

 

    9 
 

– gli Agriania – la cui struttura rivela una funzione catartica di chiara 

matrice dionisiaca23. 

Il mito delle Miniadi, le figlie di Minias, propone dinamiche analoghe, 

ma in un contesto più esplicitamente dionisiaco e secondo una struttura 

funzionale che appare ribaltata rispetto alla tradizione delle figlie di Preto24. 

Le tre sorelle, infatti, si rifiutano in modo consapevole di partecipare alle 

feste del dio e restano a filare nella loro casa, mentre le altre donne di Tebe 

si abbandonano al nuovo culto. La scelta delle Miniadi, dunque, è 

apparentemente aderente alla prospettiva etico-morale del loro specifico 

ruolo sociale, dal momento che le giovani rimangono nello spazio dell’oikos, 

intente alle proprie funzioni muliebri. Nondimeno, il loro rifiuto di Dioniso 

rappresenta una palese negazione del tempo rituale, un rifiuto di quella 

sospensione dell’ordine che, sola, consente il suo ciclico rinnovarsi. Ed è da 

ciò che inevitabilmente sopravviene la loro follia: invasate, esse si 

abbandonano a una mania crescente, che culmina nell’uccisione violenta del 

figlio di una di loro, trasformato in una sorta di vittima sacrificale25. 

L’infanticidio, segnatamente descritto da Antonino Liberale in forma di 

vero e proprio sparagmos26, non è che la figurazione simbolica della 

distruzione e rigenerazione della funzione materna. E non è affatto 

secondario, in questo senso, osservare come le figlie di Minias, dopo 

                                                 
23 PROVENZA 2010/2011.  
24 Ant. Lib. Met. 10 (che dichiaratamente compendia la narrazione mitica di Nicandro); Ov. 

Met. 4. 1-168; Plut. QG 38 (= Mor. 299e-f). 
25 Eu. Bac. 1129-1143. 
26 Ant. Lib. Met. 10.3: ἐπεὶ δ' ὁ κλῆρος ἐξέπεσε Λευκίππης, ηὔξατο θῦμα τῷ θεῷ δώσειν 

καὶ ῞Ιππασον τὸν ἑαυτῆς παῖδα διέσπασε σὺν ταῖς ἀδελφαῖς. Appare importante 

rimarcare come il verbo διασπάω indichi in senso puntuale il fare a pezzi, il lacerare, lo 

smembrare e sia il medesimo che viene impiegato da Euripide (Bac. 735-740; 1125-1144) per 

indicare lo sparagmos di Penteo da parte di Agave. Cfr. Ov. Met. 4.389-390: in matrem 

materque suum furialis inhaesit / Hippasumque lacerat fraterno sanguine mensas. 



  M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos 

http://www.otium.unipg.it/ 10 

 

l’episodio del falso sparagmos, tentino invano di unirsi alle Menadi 

impegnate a celebrare i riti per Dioniso sul monte Citerone, venendo però 

da queste respinte27. 

Al termine della vicenda, le Miniadi vengono mutate in uccelli notturni 

(civette, pipistrelli, colombe), ossia in esseri liminali che abitano lo spazio di 

confine tra cielo e terra, tra luce e tenebre. Anche in questo caso, dunque, la 

metamorfosi subìta dalle giovani sorelle non deve essere interpretata come 

un semplice atto di punizione, ma piuttosto come un meccanismo espiatorio 

di carattere transitivo, attraverso il quale le Miniadi si tramutano in creature 

che, in qualche modo, continuano a partecipare del mondo umano e di 

quello divino. Come nel caso delle Pretidi, la follia dionisiaca non segna la 

perdita definitiva della ragione, ma semmai contribuisce a definire un 

complesso processo di passaggio e di riparazione. Le Miniadi incarnano la 

necessità, per la comunità, di riconoscere e ritualizzare l’alterità interna del 

femminile; il loro rifiuto del rito dionisiaco segna una crisi dell’ordine, 

mentre la successiva metamorfosi rappresenta la restaurazione – 

quantomeno parziale – di un equilibrio superiore, in cui la potenza della 

sessualità e della maternità trova una nuova forma. Anche in tal caso, il mito 

trova una sua traduzione rituale nelle cerimonie degli Agrionia, attestate sia 

a Tebe che a Orcomeno28. 

I miti delle Pretidi e delle Miniadi esprimono da prospettive opposte una 

logica comune, in cui la mania, lungi dal configurarsi come patologia 

individuale, si rivela un imprescindibile dispositivo collettivo di 

reintegrazione, capace di tradurre – attraverso il linguaggio del mito – 

                                                 
27 MASSENZIO 1969, p. 96. 
28 In particolare, si veda: CASADIO 1994, p. 83 ss.  



 OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1  

 

    11 
 

l’ineludibile necessità politico-religiosa di periodiche sospensioni della 

norma, in grado di rigenerare l’energia vitale della polis. Dioniso, in quanto 

principio regolatore dell’eccesso, contribuisce acché la crisi trovi 

contenimento entro forme simboliche, impedendo che essa degeneri in un 

meccanismo di vera e propria disgregazione. 

Tra gli aspetti del dionisismo che si collegano, in maniera più o meno 

diretta, alla ritualità matrimoniale, un ruolo di particolare centralità è 

rivestito dal travestitismo rituale e dal concetto di purezza liminale. In 

entrambi gli ambiti, infatti, la trasformazione dell’identità costituisce il 

nucleo dell’esperienza sacra, dal momento che l’obiettivo comune è quello 

di attraversare una soglia per accedere a una nuova condizione dell’essere. 

Il travestimento, elemento ricorrente nei rituali dionisiaci, non è perciò da 

intendere come un semplice atto di mascheramento o di dissimulazione, ma 

semmai come la manifestazione più chiara di quel principio di reversibilità 

che governa la realtà secondo il pensiero religioso greco29. Cambiare veste 

o assumere un’identità ‘altra’ significa rendere visibile la potenza 

trasformativa dell’agire divino, che, in senso propriamente anagogico, è lo 

strumento per mezzo del quale il partecipante sospende momentaneamente 

la propria reale condizione sociale.  

Nei riti dionisiaci femminili, tale dinamica non può che intrecciarsi a 

doppio filo con il concetto di purezza rituale30, intendendo con ciò quella 

particolare condizione – la parthenia appunto – che simbolicamente tramuta 

una condizione biologica in una vera e propria soglia ontologica: la giovane 

                                                 
29 Da ultimo, su travestimento, trasgressione di genere e pratiche rituali correlate nel 

mondo antico, si veda: CAMPANILE, CARLÀ-UHINK, FACELLA 2017, con bibliografia 

precedente. Sull’uso rituale della maschera nel mondo dionisiaco si veda: VERNANT 2001. 
30 BRELICH 1969, p. 142 ss.; DETIENNE 1977, p. 85 ss. 



  M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos 

http://www.otium.unipg.it/ 12 

 

che si accinge al matrimonio, analogamente alla fanciulla che prende parte 

ai rituali dionisiaci, attraversa una fase di sospensione in cui ella non 

appartiene già più al mondo delle parthenoi, ma non è nemmeno ancora 

pienamente integrata in quello delle gynai. È proprio in tale condizione di 

sospensione che Dioniso si configura come garante del transito, come 

l’entità divina che rende possibile la trasformazione senza che essa si risolva 

in violenta dissoluzione. Come osserva Angelo Brelich, il momento di 

trasformazione in cui si colloca la nubenda, tra purezza verginale e 

integrazione civica, rappresenta il frangente in cui la comunità ritualizza la 

crisi e ne riconosce il valore fondativo31. 

Il matrimonio sacro tra Dioniso e la Basilinna nel corso degli Anthesteria 

rappresenta forse il paradigma più chiaro di questa mediazione. La regina, 

sposa del Basileus, incarna la polis nella sua dimensione civica e religiosa e 

la sua unione rituale con il dio costituisce un vero e proprio atto di 

rigenerazione collettiva, capace di rinnovare la fertilità della città e 

legittimarne l’ordine politico (fig. 2). In ciò, la Basilinna rappresenta anche 

la custode della purezza rituale, e prima dell’unione con il figlio di Semele 

– come ogni nubenda – deve sottoporsi a pratiche di purificazione e 

astinenza, che la collocano simbolicamente in uno stato di parthenia 

rinnovata. Nella figura della Basilinna, dunque, la parthenos e la gyne si 

fondono in un’unica entità che assume temporaneamente la funzione di 

mediatrice del caos fecondo rappresentato da Dioniso. Questa unione, 

significativamente definita hieros gamos dalle fonti32, riassume sul piano 

                                                 
31 BRELICH 1969, p. 142 ss.  
32 Cfr. supra nota 19. Cfr. Hsch. s.v. Διονύσου γάμος; DEUBNER 1932, 108 s.; SPINETO 2005, p. 

81 s. 



 OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1  

 

    13 
 

politico la dinamica cosmica di dissoluzione e ricomposizione33. Il 

cerimoniale, affidato alle Gherarai34 – le venerande –, sottolinea la continuità 

tra purezza e partecipazione, poiché esse, assistendo la Basilinna, incarnano 

la comunità femminile che media in modo corretto tra il principio maschile 

dell’autorità e quello muliebre della fecondità. Esse, infatti, pur essendo 

gynaikes a tutti gli effetti, devono garantire di mantenersi caste per un 

periodo specifico prima di poter assolvere all’ufficio sacro loro assegnato 

nel corso dei Choes, come attestato con chiarezza dal loro giuramento, 

tramandatoci da un noto passo dello pseudo-Demostene35: 

  
῾Αγιστεύω καὶ εἰμὶ καθαρὰ καὶ ἁγνὴ ἀπό <τε> τῶν ἄλλων τῶν οὐ καθαρευόντων 

καὶ ἀπ' ἀνδρὸς συνουσίας, καὶ τὰ θεοίνια καὶ τὰ ἰοβάκχεια γεραρῶ τῷ Διονύσῳ 

κατὰ τὰ πάτρια καὶ ἐν τοῖς καθήκουσι χρόνοις. 

 

Conduco una vita improntata alla pietà, sono pura, mi astengo da tutto ciò che 

contamina e dal contatto con l’uomo, e offrirò a Dioniso i Theoinia e gli Iobaccheia36 

secondo la tradizione dei padri e nelle occasioni prescritte. 

 

3. ERIGONE E ARIANNA: TRA MORTE E RIGENERAZIONE. 

La dinamica di dissoluzione e reintegrazione che struttura i miti delle 

Pretidi e delle Miniadi trova una delle sue più compiute espressioni nelle 

figure di Erigone e di Arianna. Queste due eroine, infatti, rappresentano 

                                                 
33 BRELICH 1969, p. 78 ss.  
34 La corretta identificazione e comprensione delle Gherarai e del loro ruolo costituisce un 

problema aperto. Da notare come in Grecia siano attestati sacerdozi femminili con nomi e 

funzioni simili come le Gheraraides ad Argo per Atena e le Graes a Ermione per Demetra 

Ctonia. Cfr. CONNELLY 2009, p. 43. 
35 [D.] 59.73-79 (trad. E. Avezzù). 
36 Cfr. PARKE 1977, p. 112. Cfr. A. fr. 382 Radt: πάτερ Θέοινε, μαινάδων ζευκτήριε. I Theoinia 

sono una festività puramente dionisiaca legata al vino nuovo attestata in Attica e in Beozia 

celebrate in ambito domestico dai gene ateniesi (R.E. s.v. Theoinia), mentre gli Iobaccheia 

potrebbero essere una celebrazione dedicata a Iobakchos (epiclesi di Dioniso, cfr. Hsch. s.v. 

Iobakchos) dove è verosimile ipotizzare l’esecuzione di uno specifico canto rituale omonimo 

dedicato a Dioniso (Cfr. Pollux 4.53). 



  M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos 

http://www.otium.unipg.it/ 14 

 

entrambe la soglia ultima della mediazione dionisiaca, ovvero quella fase 

estrema in cui la crisi individuale si tramuta in evento cosmico e il cui finale 

si converte in principio di rinascita.  

Il mito di Erigone, figlia di Icario, traduce in forma paradigmatica il nesso 

tra morte e rigenerazione37. Dopo aver accolto benevolmente Dioniso, 

insieme alla figlia Erigone, ed avere ricevuto dal dio il vino e la conoscenza 

delle tecniche necessarie per ottenerlo, Icario viene ucciso da alcuni pastori 

dell’Attica che, ignari degli effetti e della natura sacra della bevanda, ne 

hanno bevuto a sproposito, ubriacandosi e credendo in tal modo di essere 

stati avvelenati; Erigone, una volta scoperto il cadavere del genitore, si 

uccide impiccandosi. Tale gesto, espressione evidente del rifiuto del dono 

di Dioniso da parte degli Ateniesi, provoca la reazione del dio, che li 

punisce inviando una follia collettiva che induce le giovani in età da 

matrimonio a impiccarsi a loro volta. Solo l’istituzione di un rito riparatorio, 

l’Aiora, ristabilisce l’equilibrio e pone fine a tale situazione di vero e proprio 

miasma collettivo38: le fanciulle ateniesi, prima del matrimonio, dovranno 

dondolarsi su altalene sospese agli alberi, imitando e all’un tempo 

esorcizzando la morte di Erigone, in un gesto che diviene lo strumento di 

catarsi e di purificazione attraverso il quale la comunità ritrova il proprio 

equilibrio (fig. 3). Il rito dell’Aiora, con il movimento oscillante delle 

altalene, rappresenta simbolicamente questo equilibrio instabile, la tensione 

costante tra vita e morte, tra movimento e stasi. Come una novella Ifigenia39, 

Erigone, fanciulla che muore senza aver conosciuto il matrimonio, incarna 

l’immagine della parthenos sospesa tra potenza e compimento. La sua morte, 

                                                 
37 DORIA 2018. Cfr. Nonn. D. 47.216 ss.; Hyg. Fab. 130; Astr. 2. 4; Callim. fr. 178.1-5 Pfeiffer. 
38 DORIA 2018, con bibliografia precedente. Si veda a riguardo anche DIETRICH 1961. 
39 GIUMAN 1999, p. 172 ss. 



 OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1  

 

    15 
 

che si tramuta in rituale fondativo della comunità, rinnova in tal senso la 

dimensione civica del dionisismo: la crisi individuale si trasforma in rito 

civico e la morte della fanciulla diventa essa stessa garanzia della continuità 

della polis. 

La vicenda di Erigone illustra in modo emblematico la necessità di 

accogliere Dioniso quale garante della transizione pacifica tra la casa 

paterna e il matrimonio, una transizione nella quale la presenza del figlio di 

Semele dovrà tutelare la continuità della fecondità umana e della terra. Tale 

motivo, ampiamente attestato nella religione mediterranea, risulta 

strettamente connesso al concetto di purezza e di catarsi, elementi centrali 

tanto nei riti antesterici quanto nei rituali di espiazione legati alla morte di 

Erigone, e già riconoscibili negli Agriania peloponnesiaci e negli Agrionia 

beotici. Queste cerimonie di purificazione, infatti, sono intimamente 

connesse al mantenimento del corretto ciclo vegetale, come evidenziato da 

Ovidio nella descrizione dei Lupercalia40, rituali che sotto il profilo 

funzionale presentano numerosi punti di contatto con gli Anthesteria41. È 

solo tramite questo assunto che diventa chiara l’importanza fondamentale 

del mondo dei morti per la fecondità vegetale e di converso della purezza 

per la fertilità. Già Alan D. Peatfield sosteneva a suo tempo che «fertility 

underpins the whole social order, and ensures its continuity. Fertility is also 

                                                 
40 Ov. Fast. 2.31-36. 
41 Entrambe le festività, pur nelle loro evidenti differenze eziologiche e rituali, rivestono un 

ruolo funzionale simile: entrambe collocate dal calendario alla fine del periodo invernale, 

queste celebrazioni costituiscono in tutta evidenza rituali collettivi di purificazione 

evidentemente legati al concetto di fertilità e rinnovamento. Da una parte, infatti, le frustate 

dei Luperci svolgono esplicitamente questo ruolo (Plu. Caes. 61; cfr. PARODO 2017), mentre, 

dall’altra, i riti antesterici costituiscono una vera conditio sine qua non perché, grazie a 

Dioniso, l’ordine sociale venga conservato e ciclicamente rinnovato attraverso meccanismi 

di fertilità e fecondità. 



  M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos 

http://www.otium.unipg.it/ 16 

 

fundamental to social hierarchy, in that access to and control of its products provide 

the economic base of wealth and prestige (…). Therefore any threat to that fertility 

is a metaphorical threat to society – a crisis»42. Crisi di questo tipo, come ha 

mostrato Mary Douglas, sono sempre espresse in termini etici di 

contaminazione e richiedono pertanto rituali di purificazione43. Come 

osserva di nuovo Peatfield, «threats to life-affirming qualities of fertility are 

usually the opposite, i.e. contact with death (the ultimate infertility), or literal 

physical impurity (dirt), or moral impurity»44. Allo stesso modo, gli eccessi di 

natura sessuale sono percepiti come forme di squilibrio e di corruzione 

dell’ordine naturale: così il satirismo, la machlosýnē e il suicidio femminile si 

configurano come piaghe che minacciano la continuità del ciclo vitale e 

richiedono uno specifico atto di risarcimento. Proprio alla luce di ciò, 

appare interessante quanto si racconta in una versione alternativa delle 

vicende che riguardano l’introduzione del vino in Attica. Secondo quanto 

riportato da Eliano, sarebbero gli Etoli a condividere la novità del vino con 

gli Ateniesi, in una tradizione che, analogamente a quella di Icario, si risolve 

con l’uccisione di coloro che portano il dono bacchico, tacciati di aver 

avvelenato i loro ospiti. Anche in questo caso, le conseguenze nefande di 

questa strage si risolvono in una contaminazione definita esplicitamente 

aphoriais, ossia sterilità, e da intendersi in tutta evidenza come una forma di 

carestia. In questo caso, tuttavia, la risoluzione indicata dalla Pizia, essendo 

l’ambito della trasgressione maschile – le vittime sono gli stessi Etoli – non 

sarebbe costituita dai rituali femminili dell’Aiora, ma dall’istituzione degli 

                                                 
42 PEATFIELD 1995, p. 227. 
43 DOUGLAS 1966. Cfr. PEATFIELD 1995, p. 226 s. (in particolare note 43; 46; 48). Per un 

approccio preliminare al concetto di contaminazione nel mondo antico si veda: PARKER 

1983. 
44 PEATFIELD 1995, p. 227. 



 OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1  

 

    17 
 

stessi Choes45, termine che verosimilmente deve indicare per estensione 

semantica gli Anthesteria, ovvero la festa primaverile del vino nuovo, 

celebrazione di ambito rigorosamente maschile46 ed elemento che rimarca 

la dimensione liminale della principale festa ateniese dedicata a Dioniso; 

nonché, come abbiamo già suggerito, l’inizio del nuovo ciclo annuale della 

vite. 

L’interruzione del normale processo vitale, in qualunque forma essa si 

concretizzi, determina una frattura dell’ordine che può essere sanata 

solamente attraverso specifici rituali di purificazione e con l’ausilio tutelare 

delle divinità. Nel folklore greco, questo rischio può manifestarsi anche 

attraverso la creazione di figure demoniache che attentano alla vita dei 

bambini, alcune delle quali sopravvivono nelle tradizioni mediterranee 

connesse al mondo della stregoneria. Tra queste, particolarmente note sono 

Gello, Lamia, Mormoluke e Strige47 (Strix), figure antagoniste della 

maternità, poiché ritenute in grado di nuocere alla salute dei neonati e 

conseguentemente di compromettere l’integrità della linea generativa 

familiare. Ovidio nei Fasti racconta puntualmente queste credenze quando 

scrive48: 

           
Carpere dicuntur lactentia viscera rostris,  

et plenum poto sanguine guttur habent.   

est illis strigibus nomen. 

 

Si dice che con i becchi strazino le viscere dei lattanti, 

                                                 
45 Ael. fr. 73 Herscher. 
46 Cfr. Arpokr. s.v. Χόες. Cfr. HAMILTON 1992, p. 42 ss. 
47 CHERUBINI 2010. Tale credenza rimane viva fino a epoca recente, venendo tradotta nello 

stereotipo della strega ‘che mangia i bambini’. Cfr. BRACCINI 2013, in particolare pp. 68-73. 

Si veda ad esempio il passaggio citato proprio da Tommaso Braccini e tratto dal 

Nomocanone di Malasso che definisce queste creature come coloro che «succhiano il sangue 

dei neonati e li uccidono» Cfr. BRACCINI 2013, p. 69 nota 12. 
48 Ov. Fast. 6.131-133. 



  M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos 

http://www.otium.unipg.it/ 18 

 

ed abbiano la gola piena di sangue tracannato. 

Hanno per nome striges 

 

 In particolare, Gello è attestata in un frammento di Saffo che descrive 

una donna come «colei che ama i bambini più di Gello». Da un motto 

tramandato nella silloge di Zenobio apprendiamo che Gello sarebbe una 

figura mostruosa e notturna, capace di succhiare il sangue dei bambini o di 

rapirli, sottraendoli così al loro contesto familiare. La sua vicenda risulta 

centrale per comprendere i meccanismi simbolici sopra delineati. Si 

racconta, infatti, che, morta vergine e priva della possibilità di generare, il 

suo spirito sarebbe stato condannato a vagare sulla terra, spinto dal 

desiderio di rapire i bambini incustoditi49: 

 

Γελλὼ παιδοφιλωτέρα: ἐπὶ τῶν ἀώρως τελευτησάντων, ἤτοι ἐπὶ τῶν φιλοτέκνων 

μὲν, τρυφῇ δὲ διαφθειρόντων αὐτά. Γελλὼ γάρ τις ἦν παρθένος, καὶ ἐπειδὴ ἀώρως 

ἐτελεύτησε, φασὶν οἱ Λέσβιοι αὐτῆς τὸ φάντασμα ἐπιφοιτᾶν ἐπὶ τὰ παιδία, καὶ τοὺς 

τῶν ἀώρων θανάτους αὐτῇ ἀνατιθέασι. Μέμνηται ταύτης Σαπφώ. 

 

Ama i bambini più di Gello: si dice di coloro che sono morti prematuramente, oppure di 

quelli che, pur amando i bambini, li rovinano con le loro moine. Infatti, Gello era una 

fanciulla morta. I Lesbi raccontano che il suo fantasma si aggirerebbe presso i bambini 

e attribuiscono a lei le morti premature dei piccoli. Di costei parla Saffo. 

                                                             

Gello, in questo caso, rappresenta un tipo particolare di revenant – 

«restless dead», secondo la definizione di Sarah Iles Johnston50 – la cui natura 

intrinseca è strettamente collegata al corretto ciclo vitale e, per le donne, al 

raggiungimento della condizione di gyne attraverso matrimonio e 

gravidanza. Da questo punto di vista, risultano particolarmente interessanti 

due categorie di spiriti dei defunti: i prostropaioi e gli aoroi. I primi indicano 

                                                 
49 Zen. s.v. Γελλὼ παιδοφιλωτέρα. Tali creature rimangono nel folklore come sappiamo, 

ad esempio, da alcuni riferimenti di Michele Psello che riporta come le levatrici definiscano 

i neonati deperiti quali Gillobrata (ossia divorati da Gello). Cfr. BRACCINI 2013, p. 69 nota 

10. 
50 JOHNSTON 1999. 



 OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1  

 

    19 
 

genericamente spiriti di persone morte ingiustamente o in maniera violenta, 

assimilabili per certi versi al concetto occidentale di fantasma51. Gli aoroi, 

invece, sono più specificamente collegati alla morte prematura di 

personaggi femminili e riflettono la frattura del ciclo vitale naturale, 

essendo spesso connessi alla scomparsa di individui che non hanno 

raggiunto la maturità né completato il proprio percorso esistenziale52. 

Alla luce di quanto detto, è degno di nota il fatto che anche la figura di 

Erigone sia talvolta definita prostropaion e che la sua morte prematura trovi 

infine soluzione simbolica nelle celebrazioni antesteriche dell’Aiora, così 

come ci racconta una voce dell’Etymologicum Magnum53: 

 

Αἰώρα: ῾Εορτὴ ᾿Αθηναῖς, ἣν καλοῦσιν εὔδειπνον. Λέγεται γὰρ ᾿Ηριγόνην τὴν 

Αἰγίσθου καὶ Κλυταιμνήστρας θυγατέρα σὺν Τυνδαρέῳ [τῷ πάππῳ] ἐλθεῖν 

᾿Αθήναζε, κατηγορήσουσαν ᾿Ορέστου· ἀπολυθέντος δὲ, ἀναρτήσασαν ἑαυτὴν, 

προστρόπαιον τοῖς ᾿Αθηναίοις γενέσθαι· κατὰ χρησμὸν δὲ ἐπ' αὐτῇ συντελεῖσθαι 

τὴν ἑορτήν. 

 

Aiora: festa ad Atene, chiamata anche eudeipnon [ossia la buona cena, n.d.a.]. Si dice infatti 

che Erigone, figlia di Egisto e Clitennestra, sia venuta ad Atene con Tindareo (suo 

nonno) per accusare Oreste. Ma, poiché egli fu assolto, ella si impiccò, e divenne 

prostropaion per gli Ateniesi: su oracolo, si compie in suo onore questa festa. 

 

Nel lemma si fa riferimento a una variante della filiazione di Erigone, che 

in questa versione risulta sorellastra di Oreste e figlia di Egisto e 

Clitennestra. Le vicende si intrecciano quindi con il ciclo eroico, 

collegandosi alle conseguenze dell’arrivo del figlio di Agamennone ad 

Atene e al suo processo presso l’Areopago54. Sarebbe proprio l’assoluzione 

                                                 
51 JOHNSTON 1999, p. 223 ss. 
52 JOHNSTON 1999, pp. 78; 127 s.; 164. In generale, sulle figure di donne decedute 

prematuramente, si veda: JOHNSTON 1999, p. 161 ss. 
53 EM s.v. Aiora.  
54 Per un’analisi critica dei racconti eziologici legati ai Choes (la Festa delle Brocche) si veda: 

HAMILTON 1992, p. 15 ss. 



  M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos 

http://www.otium.unipg.it/ 20 

 

di Oreste, infatti, a spingere la sorellastra a togliersi la vita. E anche lei, come 

la figlia di Icario, si sarebbe suicidata impiccandosi e provocando con il suo 

gesto l’istituzione del rituale dell’altalena nel contesto ateniese degli 

Anthesteria55. Si tratta in tutta evidenza di una versione alternativa del mito, 

probabilmente elaborata per armonizzare l’aition che riconosce nella 

contaminazione derivante dall’uxoricidio di Oreste ad Atene una delle 

cause dell’istituzione dei Choes56, fornendo al contempo una spiegazione 

coerente per la cerimonia dell’Aiora.  

 

4. DIONISO E ARIANNA: IL MATRIMONIO DIVINO COME PROTOTIPO 

SOCIALE. 

Al pari di Erigone, anche Arianna attraversa la soglia della perdita, ma 

la sua vicenda si conclude in una trasfigurazione in cui la sposa mortale 

diventa figura celeste e simbolo del ciclico ritorno dell’amore e della 

fecondità cosmica. La duplicità di Arianna – nymphe abbandonata e dea 

celeste – riassume bene la struttura dell’esperienza dionisiaca. Nel suo mito, 

infatti, eros e morte si confondono e la funzione nuziale assume un valore 

cosmico, in cui l’unione con Dioniso non rappresenta soltanto il 

coronamento dell’amore terreno, ma la riconciliazione del principio umano 

con la potenza divina. In questo senso, Arianna rappresenta la sposa 

universale, ovvero colei che, attraverso la sofferenza e la separazione, 

giunge alla pienezza della mediazione (fig. 4). E probabilmente è 

nuovamente nel complesso sistema rituale sotteso agli Anthesteria ateniesi 

che la sua figura trova la più puntuale definizione quale rappresentazione 

                                                 
55 DORIA 2018. 
56 Sul rapporto tra Oreste e il mito eziologico delle Antesterie si veda in aggiunta: BOWIE 

1993, p. 22 ss. 



 OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1  

 

    21 
 

simbolica della rigenerazione ciclica del principio vitale, in una 

metamorfosi che in qualche modo la assimila ad Afrodite Ctonia.  

Le tradizioni che la descrivono come madre di Stafilo (‘Grappolo’) e 

Oinopione (‘Vinoso’) non insistono tanto su una discendenza umana, 

quanto su una progenie simbolica, connessa al ciclo della vite⁸. In questa 

prospettiva, dunque, Arianna si inserisce in una dimensione fertilistica 

collettiva e può essere assimilata a Persefone57, poiché, come Demetra nel 

contesto eleusino, anche la figlia di Minosse media la generazione di 

Ploutos, ossia la ricchezza intesa come fecondità del mondo vegetale e 

agricolo58. Non si tratta pertanto di un semplice processo di riproduzione 

biologica, ma semmai di un vero e proprio meccanismo generativo di 

carattere comunitario, in cui la sterilità si trasforma in abbondanza 

condivisa. Arianna, ipostasi di un’Afrodite sotterranea, incarna la capacità 

di Dioniso di convertire ciclicamente la perdita e la morte in rinascita e 

fertilità. Non è pertanto un caso che la figlia di Minosse sia esplicitamente 

associata ad Afrodite nel contesto cipriota, come ci riferisce Plutarco in un 

passo della Vita di Teseo59: 

 

ἴδιον δέ τινα περὶ τούτων λόγον ἐκδέδωκε Παίων ὁ ᾿Αμαθούσιος. τὸν γὰρ Θησέα 

φησὶν ὑπὸ χειμῶνος εἰς Κύπρον ἐξενεχθέντα, καὶ τὴν ᾿Αριάδνην ἔγκυον ἔχοντα, 

φαύλως δὲ διακειμένην ὑπὸ τοῦ σάλου καὶ δυσφοροῦσαν, ἐκβιβάσαι μόνην, αὐτὸν 

δὲ τῷ πλοίῳ βοηθοῦντα πάλιν εἰς τὸ πέλαγος ἀπὸ τῆς γῆς φέρεσθαι. τὰς οὖν 

ἐγχωρίους γυναῖκας τὴν ᾿Αριάδνην ἀναλαβεῖν καὶ περιέπειν ἀθυμοῦσαν ἐπὶ τῇ 

μονώσει, καὶ γράμματα πλαστὰ προσφέρειν ὡς τοῦ Θησέως γράφοντος αὐτῇ, καὶ 

περὶ τὴν ὠδῖνα συμπονεῖν καὶ βοηθεῖν, ἀποθανοῦσαν δὲ θάψαι μὴ τεκοῦσαν. 

ἐπελθόντα δὲ τὸν Θησέα καὶ περίλυπον γενόμενον, τοῖς μὲν ἐγχωρίοις ἀπολιπεῖν 

χρήματα, συντάξαντα θύειν τῇ ᾿Αριάδνῃ, δύο δὲ μικροὺς ἀνδριαντίσκους 

                                                 
57 KERÉNYI 1988, p. 195 ss.; KERÉNYI 2011, p. 102 ss. 
58 Tale prospettiva è ben strutturata nel Ploutos di Aristofane, per il quale le chiavi 

ermeneutiche che legano la commedia al ciclo agricolo sono state focalizzate di recente da 

Anton Bierl (BIERL 2020/21). 
59 Plu. Thes. 20.3-7. 



  M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos 

http://www.otium.unipg.it/ 22 

 

ἱδρύσασθαι, τὸν μὲν ἀργυροῦν, τὸν δὲ χαλκοῦν. ἐν δὲ τῇ θυσίᾳ τοῦ Γορπιαίου μηνὸς 

ἱσταμένου δευτέρᾳ κατακλινόμενόν τινα τῶν νεανίσκων φθέγγεσθαι καὶ ποιεῖν 

ἅπερ ὠδίνουσαι γυναῖκες· καλεῖν δὲ τὸ ἄλσος ᾿Αμαθουσίους, ἐν ᾧ τὸν τάφον 

δεικνύουσιν, ᾿Αριάδνης ᾿Αφροδίτης.  

      

Paion di Amatunte ci ha lasciato, a questo proposito, un racconto particolare. Dice che 

Teseo fu sospinto da una tempesta a Cipro e che Arianna era incinta: poiché stava male 

per il mare agitato e ne soffriva, Teseo fece sbarcare lei sola, poi si allontanò da terra per 

portare di nuovo aiuto in mare alla sua nave. Le donne del luogo accolsero dunque 

Arianna e si presero cura di lei, sconsolata per la solitudine. Le portavano lettere false, 

come se gliele avesse scritte Teseo e, quando ebbe le doglie del parto, le stettero accanto 

e la aiutarono, ma la donna morì senza essere riuscita a partorire e fu sepolta. Teseo 

tornò e fu profondamente afflitto, lasciò denaro agli abitanti del luogo, dando 

disposizioni di sacrificare per Arianna, e fece innalzare a lei due statue, una d'argento, 

l'altra di bronzo. Nel corso del sacrificio, celebrato il secondo giorno del mese di 

Gorpiaios, un giovane, sdraiato su un letto, grida e imita il comportamento delle donne 

quando hanno i dolori del parto. Gli abitanti di Amatunte chiamano il bosco sacro, in 

cui mostrano la sua tomba, di Arianna Afrodite. 

 

In questo passo è possibile riconoscere, per quanto ancora in forma 

embrionale, numerosi elementi già riscontrati in precedenza. Con la dovuta 

cautela si potrebbe ipotizzare un legame diretto tra il contesto festivo e la 

figura di Dioniso, legame che troverebbe conferma nel nome del mese 

Gorpiaios, corrispondente al periodo compreso tra agosto e settembre, da 

alcuni associato a Dionysos Karpios60, divinità citata in un testo epigrafico 

da Larissa e nota altrove in ambito tessalico61. Vero è che la denominazione 

del mese appartiene al calendario macedone, ma essa risulta documentata 

anche a Cipro e in aree limitrofe, almeno a partire dalla prima epoca 

ellenistica62. La celebrazione di una festività dionisiaca in questo periodo, 

ossia a ridosso dell’inverno, assumerebbe così una funzione di carattere 

apotropaico, volta a esorcizzare simbolicamente l’incombente sterilità della 

                                                 
60 HATZOPOULOS 1987, p. 407. Su Dioniso Karpios si veda: MILI 2015, pp. 106 nota 33; 114 s.; 

119 s. nota 110; 189 s. con bibliografia precedente. 
61 SEG 35.590 (450-425 a.C.). In generale, sulle epiclesi derivate da karpos in relazione a 

Dioniso, si vedano: BUCCHERI 2019; LEBRETON 2019 p. 150 note 39-42. 
62 TRÜMPY 1997, p. 262. 



 OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1  

 

    23 
 

natura e a prefigurarne l’imminente rinascita primaverile. Ad Atene, tale 

funzione trova una chiara espressione nei rituali dei Pyanepsia dedicati ad 

Apollo, celebrazioni che precedono immediatamente gli Oschophoria 

dionisiaci63. Entrambi i riti prevedono offerte alimentari di carattere sobrio, 

ma nel secondo emerge in modo particolare l’elemento del travestimento 

simbolico: i giovani efebi, infatti, indossando vesti femminili, portano i sacri 

oschoi dal santuario di Dioniso en limnais fino al tempio di Atena Skiras, 

presso il Falero. Ebbene, un’analoga dimensione rituale è riscontrabile 

anche per Amatunte di Cipro, dove un fanciullo, disteso su un letto, imita e 

riproduce il comportamento delle donne durante i dolori del parto, 

rievocando così in forma drammatica il momento della nascita. Il destino di 

Arianna, d’altra parte, è frequentemente associato tanto alla morte per 

impiccagione – forma di suicidio che le fonti antiche attribuiscono 

primariamente al mondo muliebre64 – quanto a quella dovuta a 

complicazioni conseguenti al parto. In entrambi i casi emerge chiaramente 

come la morte della nostra eroina debba essere correlata a una gestione 

problematica e fatale del momento di transizione tra la verginità e la prima 

maternità. In questa prospettiva, è proprio l’oscillazione rituale a costituire 

l’elemento simbolico in grado di neutralizzare gli effetti potenzialmente 

letali del parto65. 

 

In questo quadro complessivo, Dioniso emerge come un fondamentale 

elemento di mediazione, garante della coesione sociale della polis e tutore 

                                                 
63 BREMMER 1999, pp. 190-191. Cfr. BIERL 2020/21. Su Oschophoria e Pyanopsia in associazione 

alle iniziazioni giovanili si veda anche: CALAME 1977, p. 351 s. Cfr. supra nota 3. 
64 DORIA 2018. Cfr. DORIA, GIUMAN 2016, p. 3 ss. 
65 DIETRICH 1961; DORIA 2018. 



  M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos 

http://www.otium.unipg.it/ 24 

 

della componente femminile nella delicata transizione dalla condizione di 

parthenos a quella di gyne. La mania dionisiaca non costituisce un semplice 

strumento di alterità, ma una condizione necessaria alla preservazione 

dell’ordine cosmico — e, di riflesso, di quello sociale — la cui traduzione 

simbolica individuale trova compimento nella soluzione rituale collettiva. 

Le figure femminili del mito mostrano una connessione profonda tra morte, 

purificazione e rigenerazione, che, come Dioniso stesso, si rinnova 

ciclicamente. L’energia disgregante del dio, l’enthousiasmos, si trasforma 

attraverso il contesto rituale in uno strumento di coesione civica, 

sottolineando la corrispondenza tra fertilità umana e fecondità agricola che 

fa del matrimonio e della conseguente maternità un principio fondativo 

dell’ordine sociale. 

  

 



 OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1  

 

    25 
 

BIBLIOGRAFIA 

AVAGIANOU 1991: A. Avagianou, Sacred Marriage in the Rituals of Greek 

Religion, Bern 1991. 

 

BIERL 2020: A. Bierl, The Deeper Structure of Religious Discourse in 

Aristophanes’ Wealth_Plutos, the Eiresione, Metaphor, and the Reevaluation of the 

Vegetation Paradigm, in A. Grilli, F. Morosi (eds.), Il mondo di Aristofane. Forme 

e problemi della commedia attica antica, in «Dioniso. Rivista di Studi sul Teatro 

antico» 10/11, 2020/21, pp. 255-298. 

 

BOWIE 1993: A.M. Bowie, Religion and Politics in Aeschilus’ Oresteia, in «CQ» 

43, 1993, pp. 10-31. 

 

BRACCINI 2013: T. Braccini, Dalla terra dei Cimmeri all’Isola delle Nebbie. 

Odisseo tra morti e non-morti, in E. Pellizer (ed.), Ulisse per sempre. Miturgie 

omeriche e cultura mediterranea (Atti del Convegno Internazionale Trieste-

Ljubljana 4-5 settembre 2012), Trieste 2013, pp. 67-82. 

 

BRELICH 1969: A. Brelich, Paides e Parthenoi, Roma 1969. 

 

BREMMER 1999: J. Bremmer, Transvestite Dionysos, in «The Bucknell Review» 

43.1, 1999, pp. 183-200. 

 

BUCCHERI 2019: A. Buccheri, Analogie d’analogies botaniques: épiclèses des dieux 

et métaphores du développement humain, in A. Gartziou-Tatti & A. Zografou 

(eds.), Des dieux et des plantes. Monde végétal et religion en Grèce ancienne, Liège 

2019, pp. 69-98. 

 

BURKERT 1981: W. Burkert, Homo necans. Antropologia del sacrificio cruento 

nella Grecia antica, Torino 1981 (edizione italiana). 

 

BURKERT 2003: La religione greca di epoca arcaica e classica, Milano 2003 

(edizione italiana). 

 

CALAME 1977: C. Calame, Les chœurs de jeunes filles en Grece archaïque, Roma 

1977. 

 



  M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos 

http://www.otium.unipg.it/ 26 

 

CAMPANILE, CARLÀ‑UHINK, FACELLA 2017: D. Campanile, F. Carlà‑Uhink, 

M. Facella (eds.), TransAntiquity: Cross‑Dressing and Transgender Dynamics in 

the Ancient World, London - New York 2017. 
 

CAMPESE 1983: S. Campese, Madre Materia: donna, casa, città nell’antropologia 

di Aristotele, in S. Campese, P. Manuli, G. Sissa (eds.), Madre Materia. 

Sociologia e biologia della donna greca, Torino 1983, pp. 15-79. 

 

CARUSO 2011: F. Caruso, Melampo e le figlie di Preto. Una lettura del nuovo 

rilievo da Ercolano, in «Rivista di Studi Pompeiani» 22, 2011 (2013), pp. 25-

35. 

 

CASADIO 1994: G. Casadio, Storia del culto di Dioniso in Argolide, Roma 1994. 

 

CASTIGLIONI 2019: M.P. Castiglioni, The Greek Woman, Bologna 2019. 

 

CHERUBINI 2010: L. Cherubuni, Strix: la strega nella cultura romana, Torino 

2010. 

 

CONNELLY 2009: J.B. Connelly, Portait of a priestess. Women and ritual in 

Ancient Greece, Princeton 2009. 

 

DEUBNER 1932: L. Deubner, Attische Feste, Berlin 1932. 

 

DETIENNE 1977: M. Detienne, Dionysos mis à mort, Paris 1977. 

 

DIETRICH 1961: B.C. Dietrich, A Rite of Swinging during the Anthesteria, in 

«Hermes» 89.1, pp. 36-50. 

 

DORIA 2018: F. Doria, Alti e bassi: le fasi altalenanti dell’esistenza femminile. Note 

sulle figurazioni di donne all’altalena nella ceramica attica, in B. Sciaramenti 

(ed.), Immagini dei Greci, immagini dai Greci (Quaderni di Otium 2), Perugia 

2018, pp. 101-135. 

 

DORIA, GIUMAN 2016: F. Doria, M. Giuman, The Swinging Woman. Phaedra 

and Swing in Classical Greece, in «Medea» 2.1, pp. 1-34. 

 

DOUGLAS 1966: M. Douglas, Purity and Danger, London 1966. 

 



 OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1  

 

    27 
 

DOWDEN 1989: K. Dowden, Death and the Maiden. Girl’s initiation Rites in 

Greek Mythology, London 1989. 

 

GEORGUDI 2011: S. Georgudi, Sacrificing to Dionysos: Regular and Particular 

Rituals, in R. Schlesier (ed.), A Different God? Dionysos and Ancient Polytheism, 

Berlin-Boston 2011, pp. 47-60. 

 

GIUMAN 1999: M. Giuman, La dea, la vergine e il sangue. Archeologia di un culto 

femminile, Longanesi, Milano 1999. 

 

GIUMAN 2005: M. Giuman, Il fuso rovesciato. Fenomenologia dell’amazzone tra 

archeologia, mito e storia nell’Atene del VI e del V secolo a.C., Napoli 2005.  

 

HAMILTON 1992: R. Hamilton, Choes and Anthesteria. Athenian Iconography 

and ritual, Ann Arbour 1992. 

 

HATZOPOULOS 1987: M. Hatzopoulos, Artémis Digaia Blaganitis en Macédoine, 

in «Bùlletin de Correspondance Hèllenique» 111, 1987, pp. 397-412. 

 

JOHNSTON 1999: S.I. Johnston, Restless Dead: Encounters between the Living and 

the Dead in Ancient Greece, Los Angeles 1999.   

 

HOORN 1951: G. van Hoorn, Choes and Anthesteria, Leiden 1951. 

 

KERÉNYI 1988: K. Kerényi, Gli dei e gli eroi della Grecia, Milano 1988 (edizione 

italiana). 

 

KERÉNYI 2011: K. Kerényi, Dioniso: archetipo della vita indistruttibile, Milano 

2011 (edizione italiana). 

 

LEBRETON 2019: Quelques réflexions sur les dieux Karpophoroi et consorts, in A. 

Gartziou-Tatti & A. Zografou (eds.), Des dieux et des plantes. Monde végétal et 

religion en Grèce ancienne, Liège 2019, pp. 141-164. 

 

MASSENZIO 1969: M. Massenzio, Cultura e crisi permanente: la “xenia” 

dionisiaca, Roma 1969. 

 

MILI 2015: M. Mili, Religion and Society in Ancient Thessaly, Oxford 2015. 

 



  M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos 

http://www.otium.unipg.it/ 28 

 

O’BRIEN 2015: J.V. O’Brien, The Transformation of Hera. A Study of Ritual, 

Hero, and the Goddess in the Iliad, Lanham 2015. 

 

PARKE 1977: H.W. Parke, Festivals of the Athenians, London 1977. 

 

PARKER 1983: R. Parker, Miasma: Pollution and Purification in Early Greek 

Religion, Oxford 1983. 

 

PARODO 2017: C. Parodo, La maledizione della sterilità. I Lupercalia come 

strumento di legittimazione sacrale della politica augustea di incremento 

demografico, in «OTIUM» 3, 2017, pp. 1-20. 

 

PEATFIELD 1995: A. Peatfield, Water, Fertility and Purification in Minoan 

religion, in C. Morris (ed.), Klados. Essays in honour of J. N. Coldstream, London 

1995, pp. 217-227.  

 

PILZ 2011: O. Pilz, The performative aspect of Greek ritual: the case of the Athenian 

Oschophoria, in M. Haysom, J. Wallensten (eds.), Current approaches to religion 

in ancient Greece. Papers presented at a symposium at the Swedish Institute at 

Athens, Stockholm 2011, pp. 152-167. 

 

PROVENZA 2010/2011: A. Provenza, Gli Heraia di olimpia e le donne di elide. Riti 

di passaggio e inni tra era e Dioniso, in D. Castaldo, F.G. Giannachi, A. Manieri 

(eds.), Poesia, musica e agoni nella Grecia antica. Poetry, Music and Contests in 

ancient Greece, (Atti del IV convegno internazionale di ΜΟΙΣΑ. Proceedings 

of the IVth International Meeting of ΜΟΙΣΑ. Lecce, 28-30 ottobre 2010), in 

«RUDIAE. Ricerche sul mondo classico» 22-23, 2010/2011, pp. 99-125. 

 

SCOTT 2014: M. Scott, Delphi. A History of the Center of the Ancient World, 

Princeton 2014. 

 

SIMON 1983: E. Simon, Festivals of Attica. An archaeological commentary, 

Madison 1983. 

 

SISSA 1983: G. Sissa, Donne mascoline, femmine sterili, vergini perpetue: la 

ginecologia tra Ippocrate e Sorano, in S. Campese, P. Manuli, G. Sissa (eds.), 

Madre Materia. Sociologia e biologia della donna greca, Torino 1983, pp. 149-204. 

 



 OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1  

 

    29 
 

SPINETO 2005: N. Spineto, Dionysos a teatro: il contesto festivo del dramma greco, 

Roma 2005. 

 

SOURVINOU-INWOOD 1993: C. Sourvinou-Inwood, Tragedy and Athenian 

Religion (Greek Studies: Interdisciplinary Approaches), Lanham 1993. 

 

VERNANT 2001: J.‑P. Vernant, Figure, idoli, maschere, Milano 2001 (edizione 

italiana). 

 

TRÜMPY 1997: C. Trümpy, Untersuchungen zu den altgriechischen 

Monatsnamen und Monatsfolgen, Heidelberg 1997.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fig. 1. Rilievo marmoreo da Ercolano raffigurante le Pretidi. Ercolano, Deposito 

Archeologico, inv. 88091 (immagine pubblicata su autorizzazione del Ministero della 

Cultura, Parco Archeologico di Ercolano; divieto di ulteriore riproduzione o 

duplicazione con qualsiasi mezzo e in qualsiasi modo) 

 

 

 

 



  M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos 

http://www.otium.unipg.it/ 30 

 

 

 
Fig. 2. Berlin, Pergamon Museum, F2589 (LATO B). 

Skyphos attico a figure rosse proveniente da Chiusi 

raffigurante la Basilinna/Arianna accompagnata un satiro. 

Trascrizione grafica a cura di Marco Giuman. 

 

 

 

 

 

 

 
Fig. 3. Berlin, Pergamon Museum, F2589 (LATO A). 

Skyphos attico a figure rosse proveniente da Chiusi 



 OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1  

 

    31 
 

raffigurante una giovane su altalena con satiro. 

Trascrizione grafica a cura di Marco Giuman. 

 

 

 

 

 

 

 
Fig. 4. Compiegne, Musée Vivenel, 1025. Cratere attico a figure rosse 

attribuito da Beazley al Gruppo di Polignoto e raffigurante Dioniso seduto che, 

alla presenza di Arianna e di una menade, fa assaggiare il vino a un satiro 

bambino. Trascrizione grafica a cura di Marco Giuman. 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 


