OTIVM.

Archeologia e Cultura del Mondo Antico
ISSN 2532-0335 DOI: 10.5281/zenodo.18385371

www.otium.unipg.it

No. 19, Anno 2025 — Article 1

La geometria del caos:
Dioniso e il matrimonio come principio di ordine
civico nel mondo della Grecia antica

Marco Giuman, Dario D’Orlando™
Dipartimento di Storia, Beni Culturali e Territorio
Universita di Cagliari

Title: The Geometry of Chaos: Dionysus and Marriage as a Principle of Civic Order in the
Ancient Greek World.

Abstract: The essay examines the Dionysian hierogamy as a polyvalent mythic and ritual
motif, articulated through the figures of Ariadne, Erigone, the Minyads, and the Proetids.
These narratives represent complementary expressions of the same structural paradigm:
the encounter between the god’s generative force and the mortal sphere of female alterity.
Ariadne’s union with Dionysus on Naxos manifests the harmonious reintegration of
fertility and cosmic order; Erigone’s self-hanging reveals the inversion of nuptial fecundity
into a deathly suspension; the Minyads” and Proetids’ madness dramatizes the dissolution
resulting from the refusal of divine possession. Through philological, iconographic, and
ritual analysis, the study situates these myths within a coherent symbolic system in which
the Dionysian wedding thus functions as a hieratic process of transformation, in which
erotic and chthonic dimensions converge to regenerate both nature and community.
Keywords: Dionysus; Ariadne; hierogamy; Erigone; Minyads and Proetids; ritual
transformation.

ID-ORCID: 0000-0002-0928-2791
ID-ORCID: 0000-0002-9270-4608

* Address: Universita degli Studi di Cagliari, Dipartimento di Lettere, Lingue e Beni
Culturali, piazza Arsenale 1, Cagliari, Italia (mgiuman@unica.it; dario.dorlando@unica.it).
Del presente contributo, Marco Giuman & autore dei paragrafi 1 e 2, Dario D’Orlando dei
paragrafi 3 e 4.




M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos

OV y&p copov Tov Beov voullelg,
00TLg 0TV 0POV KAl TV HAVEVTWV.

Euripide, Baccanti

1. IL MATRIMONIO, DIONISO E LA REGOLA DEL FALSO DISORDINE.

Il dionisismo, lungi dal configurarsi come una semplice espressione
dell’eccesso o della dissoluzione delle forme sociali, rappresenta una delle
strutture pitt profonde di coesione simbolica nella Grecia di eta arcaica e
classica. In esso si manifesta il principio che integra, attraverso il
meccanismo della mediazione rituale, le tensioni tra l'individuo e la
comunita, tra la sessualita e l'ordine della polis. Dioniso, in questa
prospettiva, non rappresenta soltanto la forza vitale che trascende le forme,
ma piuttosto I'energia che ne consente la ciclica rigenerazione': egli e colui
che disfa per riformare, che separa per reintegrare, in una dimensione che
non si oppone al principio apollineo?, ma ne costituisce semmai il necessario
complemento all’interno del sistema simbolico della comunita.

In relazione al mondo muliebre, 'ambito privilegiato in cui questa

dialettica assume un vero e proprio valore sociale e quello del matrimonio,

1 KERENYI 2011.

2 1l rapporto tra Apollo e Dioniso, seppure antitetico sul piano pit propriamente
funzionale, presenta numerosi tratti di contiguita. A Delfi, ad esempio, il figlio di Semele
era ritenuto Signore durante i tre mesi di assenza di Apollo (Plu. Mor. 388E). Sempre presso
il santuario si riteneva che dovesse situarsi anche la tomba di Dioniso (Philoch. FGrHist 328
£7). In generale, su questa tematica, si veda: SCOTT 2014. A livello calendariale greco,
interessante rimarcare come si preservi in maniera puntuale l’alternanza tra le due divinita.
Ad Atene, ad esempio, festivita di Apollo e Dioniso sono celebrate in giorni successivi o
periodi molto ravvicinati, a riprova di una sorta di passaggio di consegne tra i due ambiti
divini. La testimonianza piu chiara di cio e riconoscibile in autunno con i Pyanepsia
apollinei che si svolgono il giorno prima degli Oschophoria dionisiaci (associati dalla
maggior parte delle fonti al giorno 8 Pianepsione). Cfr. SIMON 1983, p. 76 ss.; 89 ss.; PILZ
2011).

http://www.otium.unipg.it/ 2



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1

inteso all'un tempo come passaggio di status e momento fondativo
dell’ordine civico. Nella prospettiva greca, infatti, I'unione matrimoniale
non viene mai a costituire un evento unicamente privato, ma rappresenta
un rito di passaggio che, accompagnando la donna dallo stato di parthenos
a quello di gyne, garantisce l'integrazione della sfera femminile nella
comunita della polis®. Dioniso interviene in questo passaggio quale garante
e regolatore di una potenza che, se lasciata priva di controllo, diventerebbe
pericolosa per la coesione dell'intero sistema. Il dio partecipa pertanto
dell’energia vitale che consente alla donna di attraversare la soglia e di
assumere conseguentemente il proprio ruolo sociale, pur conservando —in
forma mediata e ritualizzata — la dimensione liminale che le e propria*.
Alcune celebrazioni dionisiache, in particolare quelle legate agli
Anthesteria®, offrono con ogni probabilita la rappresentazione pitt manifesta
di questa funzione. Nel rituale del matrimonio sacro tra Dioniso e la
Basilinna, il dio viene simbolicamente accolto all’interno della polis e
associato alla figura femminile chiamata a incarnarne l'ordine civico: la
sposa dell’arconte Basileus®. Tale unione, che ripete e rinnova annualmente

il vincolo tra la sfera divina e quella politica, sancisce sul piano piu

3 Sul valore sociale del matrimonio greco, si vedano da ultimo: CASTIGLIONI 2019. Sui rituali
di iniziazione femminile si veda invece: DOWDEN 1989.

¢ Nella prospettiva greca, la sessualita femminile ¢ sempre considerata potenzialmente
pericolosa e in quanto tale necessitante di essere trattata con adeguati strumenti di verifica
e controllo. Cfr. CAMPESE 1983; SISsA 1983.

5 Per un approccio preliminare alle complesse problematiche degli Anthesteria cfr. DEUBNER
1932, p. 93 ss.; HOORN 1951; SIMON 1983, p. 92 ss.; HAMILTON 1992; BURKERT 2003, p. 237 ss.
¢ Per un inquadramento generale sulle nozze sacre nella Grecia antica si veda: AVAGIANOU
1991, con bibliografia precedente. Intorno alle nozze sacre di Dioniso si vedano: DEUBNER
1932 passim (in particolare p. 106 ss.); SIMON 1983, 11 ss.; BURKERT 1981, 169 ss.; SPINETO
2005, 76 ss.

3



M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos

propriamente religioso la legittimazione del potere e la sua continuita’. La
sessualita che Dioniso incarna in questo frangente, dunque, non ha nulla di
disordinato o — peggio — di pericoloso®, ma appare semmai pienamente
ritualizzata e compartecipe dell’ordine stesso. Analogamente, la mania
dionisiaca non deve essere intesa come follia distruttiva, ma come
esperienza liminale controllata, in cui l'individuo e temporaneamente
sottratto alla norma per essere poi riaggregato a un livello superiore di
consapevolezza e di appartenenza. Il rito dionisiaco, in particolare nella sua
componente femminile, rappresenta quindi un dispositivo di
(re)integrazione collettiva, che consente di trasformare I’energia
disgregante della sessualita e della maternita in principio di coesione
civica®. E in questo senso che la funzione di Dioniso si rivela eminentemente
politica: la polis accoglie il dio in forma duplice, quale garante della fertilita
e come principio di alterita controllata. La sua presenza nelle feste
pubbliche, nei cortei, nei drammi e nei riti di iniziazione non rappresenta
pertanto una mera concessione al caos, ma la necessita di includere nel
cuore stesso dell’ordine quella forza che puo metterlo in crisi. Da questo
punto di vista, come dimostrato gia a suo tempo da Marcello Massenzio®,
il figlio di Semele agisce quale principio regolatore della crisi e dell'unione

matrimoniale, tanto nella sua funzione rituale quanto in quella simbolica.

7 Sul valore centrale della maternita come vero e proprio dovere sociale, in
contrapposizione alla sterilita, percepita talvolta come motivo di vergogna, si veda da
ultimo: CASTIGLIONI 2019 (in particolare p. 103 ss.), con bibliografia precedente.

8 In una lettura ribaltata, la sessualita espressa dalle Amazzoni, comunita mitica antitetica
al modello femminile greco, appare casuale e priva delle necessarie tutele circa la certezza
della continuita di sangue (cfr. GIUMAN 2005, p. 58 ss.). Le Amazzoni, infatti, quando
decidono di congiungersi carnalmente con i Sauromati, agiscono nottetempo, nel buio pit
assoluto e senza interessarsi minimamente al nome del partner (cfr. Strab. 11.5.1).

9 SOURVINOU-INWOOD 1993, passin.

10 MASSENZIO 1969.

http://www.otium.unipg.it/ 4



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1

2. LE PRETIDI E LE MINIADI: LA FOLLIA COME MOMENTO DI CRISI

DELLA FUNZIONE FEMMINILE.

Le vicende che vedono protagoniste le Pretidi e le Miniadi, variamente
proposte dalla tradizione mitica greca, costituiscono di fondo due
declinazioni emblematiche della follia dionisiaca intesa, si, come elemento
di disfunzione, ma anche quale fondamentale strumento di riaggregazione
sociale. Entrambi i racconti, infatti, si organizzano intorno al medesimo
schema simbolico e seguono una struttura assai simile che trova sviluppo
intorno a pochi e ricorrenti motivemi: la negazione del culto di Dioniso da
parte di un gruppo di donne; la follia che consegue a questa decisione e che
determina la loro esclusione dal corpo sociale; la conseguente follia; la loro
parziale reintegrazione attraverso un atto rituale in grado di ristabilire il
corretto equilibrio tra femminile e maschile, tra individuo e comunita. In
entrambi i casi la mania non puo essere ridotta a semplice castigo divino, ma
deve essere piuttosto intesa come il segnale di una frattura nell’ordine
interno della polis che richiede di essere riparata. L’alterazione della mente
femminile traduce, sul piano mitico, una crisi della funzione materna e
riproduttiva, vale a dire del principio su cui si fonda la continuita della
comunita. In questa logica, la mania dionisiaca assume il valore simbolico di
un’alterazione politica, esprimendo una deviazione pericolosa dal cosmos
che regola la partecipazione della donna alla vita collettiva e che necessita,
pertanto, di una correzione necessaria e ineludibile. Ma procediamo con
ordine.

Secondo la versione piu antica del mito, le tre figlie di Preto, sovrano di

Argo, si rifiutano di accogliere il culto di Dioniso o, stando ad altre

5



M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos

tradizioni, di Era'. Tale atto di empieta si traduce in una follia collettiva che
spinge le tre giovani ad abbandonare casa e prole, per vagare senza meta
tra le montagne, credendosi vacche'? Il loro delirio contagia ben presto tutte
le donne di Argo, provocando una crisi generalizzata che, minacciando la
stabilita familiare, rischia di dissolvere l'intero ordine sociale della
comunita: le Pretidi, incapaci di riconoscere il proprio ruolo di spose e
madri, rifiutano simbolicamente quel principio di integrazione che connette
il femminile alla polis. La metamorfosi animale, con la conseguente
regressione a una condizione non umana, non fa che tradurre 1'abbandono
della sfera culturale per un ritorno a quella incontrollata e selvatica della
natura. Questa dimensione caotica puo trovare traduzione in una forma di
sessualita incontrollata e non finalizzata alla procreazione — denominata
dalle fonti machlosyne'® — che la medicina antica configura come una vera e
propria patologia'* e che si manifesta attraverso la comparsa di ampie
macchie cutanee, una sintomatologia che, unitamente ad altri espliciti
riferimenti, consente di comprendere meglio l’associazione mitica tra
Pretidi e vacche®. Del resto, come gia analizzato a suo tempo da chi scrive,
proprio la locuzione azyges (coloro che non hanno il giogo) € frequentemente

impiegata per definire le fanciulle non maritate'®. L’associazione risulta

11 Sul mito delle Pretidi: Hom. II. 6.160-170; Hes. Fr. 132 Merkelbach-West; P. P. 11.1-17;
[Apollod.] 2.26; 2.37; Paus 2.18.4; 2.25.7; 2.38.3; Sen. Oed. 486 ss.

12]] tema e ripreso anche in Hyg. Fab. 65.

13 Hes. fr. 28 Rzach: eiveka paxAoovvng otuyeongs téoev wAeoev avBog. Traduzione: a
causa dell’odiosa lussuria, distrusse il tenero fiore. Tale condizione viene definita anche
gynaikomania nel lessico Suda (s.v. maxAoovvn).

14 MASSENZIO 1969, p. 99 s.

15 Verg. Ecl. 6.48 (Proetides implerunt falsis mugitibus agros); Serv. ad Verg. Ecl. 6.48. Si veda
ancora: MASSENZIO 1969, p. 99 s. In merito si veda anche: PROVENZA 2010/2011, p. 115 ss.
16 GIUMAN 1999, p. 232 ss.; GIUMAN 2005, p. 52. La locuzione senza giogo (azyges) € presente,
ad esempio in Euripide (E. Hipp. 1425-1426), ma ¢ spesso attribuita anche alla dea Atena
con riferimento alla sua condizione virginale (cfr. Ar. Thes. 1139). Altre metafore animali,

http://www.otium.unipg.it/ 6



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1

tanto piu significativa se pensiamo che sia Era che Dioniso sono usualmente
connessi a trasmutazioni di natura bovina'’, come ben dimostra l'inno
dedicato al figlio di Semele Dioniso intonato dalle donne di Elide e ricordato

da Plutarco in un passo delle Quaestiones Grecae:

Awx ti Tov Atdvuoov at tov HAelwv yuvaikeg Dpvovoal nagoakaAovot Boéw modl
nagayiveaBat mEOg avTag» €xetd’ oltws 0 LUvoc:

«EAOelv, 10’, ® Aovuog,

AAglwv € vaov

ayvov ouv Xaplteoow

(AAelwv) €g vaodv

T Boéw TOdL dVWV».

elta dig émddovoy «ale tave». mMOTeQOV OTL KAl BovYyeVi] TEOCAYOQEVOLOL Kal
TAVEOV £VIOL TOV Be0V; 1) TQ peYAAW TOdL «[Boéw» Aéyovov.

Perché le donne degli Elei, cantando I'inno a Dioniso, lo invitano a presentarsi da loro
con piede bovino? L'inno recita cosi: «Vieni, presto, o Dioniso, / degli Elei nel tempio /
sacro, in compagnia delle Grazie, / degli Elei nel tempio, / entrando con piede bovino».
Poi, per due volte, aggiungono cantando: «O sacro toro»!. Forse perché alcuni si
rivolgono al dio chiamandolo sia figlio di giovenca, sia toro? Oppure con piede bovino
intendono grande piede, cosi come il Poeta definisce la dea dai grandi occhi «dagli occhi
bovini».

In un sistema siffatto, solo I'intervento terapeutico di Melampo, che cura

le donne con riti purificatori e danze, consente di ricomporre la frattura

si riconoscono nell’utilizzo del termine ampyx che indica all'un tempo le redini per
I’addomesticazione dei cavalli e il diadema nuziale.

17 PROVENZA 2010/2011. I riferimenti bovini al dio sono molteplici come il sacrificio del
vitello appena nato al quale vengono calzati dei coturni che viene consumato per Dioniso
Anthroporrhaistes a Tenedo (Ael. NA 12.34; GEORGUDI 2011). Anche ad Atene il dio e
associato al toro. Infatti, € probabile che durante il cosiddetto Atovooov yapog del giorno
dei Choes, la Basilinna si congiungesse proprio con un’ipostasi del dio (probabilmente il
marito o forse, in maniera ovviamente simbolica, con il sacerdote di Dioniso in una sorta
di doppelganger divino) nel cosiddetto boukoleion, ossia stalla dei buoi, un edificio sacro a
Dioniso (Hsch. s.v. Atovboov yapog). Cfr. SPINETO 2005, p. 81 s.

18 Plu. QG 36.299b

19 Hom. [I. 1.551. Sulla rappresentazione di Dioniso sotto forma di toro, cfr. anche Plut. Mor.
364e; Athen. 476a. La cerimonia a cui si fa riferimento ¢, sulla base di Pausania (6.26.1-2),
la festa delle Thie. Dioniso e ritenuto anche I'inventore dell’aratro tirato da buoi (cfr. D.S.
3.64.1-2). PROVENZA 2010/2011, p. 114 ss. In particolare, sull’epiteto di Hera si veda:
O’BRIEN 1993, p. 134 ss.

7



M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos

attraverso un rito di guarigione che assume il valore di un vero e proprio
matrimonio simbolico, nel quale le Pretidi, placate e reinserite nel tessuto
sociale, rappresentano la restaurazione dell’ordine civico costituito. Ed e
proprio in questa dinamica che si manifesta la funzione mediatrice del culto
dionisiaco: come sottolinea di nuovo Marcello Massenzio, esso «non
distrugge 1'ordine della citta, ma lo rigenera, costringendo la comunita a
riconoscere l'alterita che la fonda»?. Anche da questa angolazione,
pertanto, la mania femminile si delinea come un momento necessario della
catarsi collettiva, un passaggio obbligato per ristabilire 1'equilibrio tra la
potenza naturale e la norma culturale.

La traduzione iconografica del mito delle figlie di Preto sembra
confermare la nostra lettura. Analizzando un celebre rilievo ercolanese
effigiante le Pretidi (fig. 1), Fabio Caruso sottolinea come la
rappresentazione della follia femminile tenda a configurarsi quale vero e
proprio momento di transizione rituale*: le tre fanciulle, sospese tra
umanita e animalita, tra lucidita e delirio, incarnano il processo di
trasformazione dinamico e ciclico che caratterizza la mania dionisiaca. Nel
rilievo, la postura delle giovani — una delle quali segnatamente raffigurata
con tratti maschili — e la disposizione spaziale delle loro figure esprimono
la tensione tra la perdita di sé e la reintegrazione nella comunita: la follia,
come osserva ancora Caruso, € rappresentata inequivocabilmente quale
momento necessario dell’ordine stesso?, e in cui il valore rituale di carattere

comunitario trova ulteriore espressione in una serie di cerimonie femminili

20 MASSENZIO 1969, p. 127.
21 CARUSO 2013, p. 27 ss.
2 CARUSO 2013.

http://www.otium.unipg.it/ 8



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1

— gli Agriania — la cui struttura rivela una funzione catartica di chiara
matrice dionisiaca®.

Il mito delle Miniadi, le figlie di Minias, propone dinamiche analoghe,
ma in un contesto piu esplicitamente dionisiaco e secondo una struttura
funzionale che appare ribaltata rispetto alla tradizione delle figlie di Preto.
Le tre sorelle, infatti, si rifiutano in modo consapevole di partecipare alle
feste del dio e restano a filare nella loro casa, mentre le altre donne di Tebe
si abbandonano al nuovo culto. La scelta delle Miniadi, dunque, e
apparentemente aderente alla prospettiva etico-morale del loro specifico
ruolo sociale, dal momento che le giovani rimangono nello spazio dell’oikos,
intente alle proprie funzioni muliebri. Nondimeno, il loro rifiuto di Dioniso
rappresenta una palese negazione del tempo rituale, un rifiuto di quella
sospensione dell’ordine che, sola, consente il suo ciclico rinnovarsi. Ed e da
ci0 che inevitabilmente sopravviene la loro follia: invasate, esse si
abbandonano a una mania crescente, che culmina nell’uccisione violenta del
figlio di una di loro, trasformato in una sorta di vittima sacrificale®.
L’infanticidio, segnatamente descritto da Antonino Liberale in forma di
vero e proprio sparagmos®, non e che la figurazione simbolica della
distruzione e rigenerazione della funzione materna. E non e affatto

secondario, in questo senso, osservare come le figlie di Minias, dopo

2 PROVENZA 2010/2011.

2+ Ant. Lib. Met. 10 (che dichiaratamente compendia la narrazione mitica di Nicandro); Ov.
Met. 4. 1-168; Plut. QG 38 (= Mor. 299e-f).

25 Eu. Bac. 1129-1143.

26 Ant. Lib. Met. 10.3: émel d' 6 kANQog €Eémeoe Aevkinmng, N0Eato Bvua T Be@ dwoewv
kat ‘Immacov 1oV €avtng mada diéomace ovv TAlc AdeA@aic. Appare importante
rimarcare come il verbo dwxomdw indichi in senso puntuale il fare a pezzi, il lacerare, lo
smembrare e sia il medesimo che viene impiegato da Euripide (Bac. 735-740; 1125-1144) per
indicare lo sparagmos di Penteo da parte di Agave. Cfr. Ov. Met. 4.389-390: in matrem
materque suum furialis inhaesit / Hippasumque lacerat fraterno sanguine mensas.

9



M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos

I'episodio del falso sparagmos, tentino invano di unirsi alle Menadi
impegnate a celebrare i riti per Dioniso sul monte Citerone, venendo pero
da queste respinte?.

Al termine della vicenda, le Miniadi vengono mutate in uccelli notturni
(civette, pipistrelli, colombe), ossia in esseri liminali che abitano lo spazio di
confine tra cielo e terra, tra luce e tenebre. Anche in questo caso, dunque, la
metamorfosi subita dalle giovani sorelle non deve essere interpretata come
un semplice atto di punizione, ma piuttosto come un meccanismo espiatorio
di carattere transitivo, attraverso il quale le Miniadi si tramutano in creature
che, in qualche modo, continuano a partecipare del mondo umano e di
quello divino. Come nel caso delle Pretidi, la follia dionisiaca non segna la
perdita definitiva della ragione, ma semmai contribuisce a definire un
complesso processo di passaggio e di riparazione. Le Miniadi incarnano la
necessita, per la comunita, di riconoscere e ritualizzare 1’alterita interna del
femminile; il loro rifiuto del rito dionisiaco segna una crisi dell’ordine,
mentre la successiva metamorfosi rappresenta la restaurazione -
quantomeno parziale — di un equilibrio superiore, in cui la potenza della
sessualita e della maternita trova una nuova forma. Anche in tal caso, il mito
trova una sua traduzione rituale nelle cerimonie degli Agrionia, attestate sia
a Tebe che a Orcomeno?®.

I miti delle Pretidi e delle Miniadi esprimono da prospettive opposte una
logica comune, in cui la mania, lungi dal configurarsi come patologia
individuale, si rivela un imprescindibile dispositivo collettivo di

reintegrazione, capace di tradurre — attraverso il linguaggio del mito —

27 MASSENZIO 1969, p. 96.
28 In particolare, si veda: CASADIO 1994, p. 83 ss.

http://www.otium.unipg.it/ 10



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1

I'ineludibile necessita politico-religiosa di periodiche sospensioni della
norma, in grado di rigenerare 1'energia vitale della polis. Dioniso, in quanto
principio regolatore dell’eccesso, contribuisce acché la crisi trovi
contenimento entro forme simboliche, impedendo che essa degeneri in un
meccanismo di vera e propria disgregazione.

Tra gli aspetti del dionisismo che si collegano, in maniera pit 0 meno
diretta, alla ritualita matrimoniale, un ruolo di particolare centralita e
rivestito dal travestitismo rituale e dal concetto di purezza liminale. In
entrambi gli ambiti, infatti, la trasformazione dell’identita costituisce il
nucleo dell’esperienza sacra, dal momento che I'obiettivo comune e quello
di attraversare una soglia per accedere a una nuova condizione dell’essere.
I travestimento, elemento ricorrente nei rituali dionisiaci, non e percio da
intendere come un semplice atto di mascheramento o di dissimulazione, ma
semmai come la manifestazione piu chiara di quel principio di reversibilita
che governa la realta secondo il pensiero religioso greco?. Cambiare veste
o assumere un’identita ‘altra’ significa rendere visibile la potenza
trasformativa dell’agire divino, che, in senso propriamente anagogico, e lo
strumento per mezzo del quale il partecipante sospende momentaneamente
la propria reale condizione sociale.

Nei riti dionisiaci femminili, tale dinamica non puo che intrecciarsi a
doppio filo con il concetto di purezza rituale®, intendendo con cio quella
particolare condizione — la parthenia appunto — che simbolicamente tramuta

una condizione biologica in una vera e propria soglia ontologica: la giovane

% Da ultimo, su travestimento, trasgressione di genere e pratiche rituali correlate nel
mondo antico, si veda: CAMPANILE, CARLA-UHINK, FACELLA 2017, con bibliografia
precedente. Sull'uso rituale della maschera nel mondo dionisiaco si veda: VERNANT 2001.
30 BRELICH 1969, p. 142 ss.; DETIENNE 1977, p. 85 ss.

11



M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos

che si accinge al matrimonio, analogamente alla fanciulla che prende parte
ai rituali dionisiaci, attraversa una fase di sospensione in cui ella non
appartiene gia piu al mondo delle parthenoi, ma non € nemmeno ancora
pienamente integrata in quello delle gynai. E proprio in tale condizione di
sospensione che Dioniso si configura come garante del transito, come
I’entita divina che rende possibile la trasformazione senza che essa si risolva
in violenta dissoluzione. Come osserva Angelo Brelich, il momento di
trasformazione in cui si colloca la nubenda, tra purezza verginale e
integrazione civica, rappresenta il frangente in cui la comunita ritualizza la
crisi e ne riconosce il valore fondativo®.

Il matrimonio sacro tra Dioniso e la Basilinna nel corso degli Anthesteria
rappresenta forse il paradigma piu chiaro di questa mediazione. La regina,
sposa del Basileus, incarna la polis nella sua dimensione civica e religiosa e
la sua unione rituale con il dio costituisce un vero e proprio atto di
rigenerazione collettiva, capace di rinnovare la fertilita della citta e
legittimarne 1’ordine politico (fig. 2). In cio, la Basilinna rappresenta anche
la custode della purezza rituale, e prima dell’unione con il figlio di Semele
— come ogni nubenda — deve sottoporsi a pratiche di purificazione e
astinenza, che la collocano simbolicamente in uno stato di parthenia
rinnovata. Nella figura della Basilinna, dunque, la parthenos e la gyne si
fondono in un’unica entita che assume temporaneamente la funzione di
mediatrice del caos fecondo rappresentato da Dioniso. Questa unione,

significativamente definita hieros gamos dalle fonti®?, riassume sul piano

31 BRELICH 1969, p. 142 ss.
32 Cfr. supra nota 19. Cfr. Hsch. s.v. Atovdooo yapog; DEUBNER 1932, 108 s.; SPINETO 2005, p.
81 s.

http://www.otium.unipg.it/ 12



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1

politico la dinamica cosmica di dissoluzione e ricomposizione®. Il
cerimoniale, affidato alle Gherarai®* — le venerande —, sottolinea la continuita
tra purezza e partecipazione, poiché esse, assistendo la Basilinna, incarnano
la comunita femminile che media in modo corretto tra il principio maschile
dell’autorita e quello muliebre della fecondita. Esse, infatti, pur essendo
gynaikes a tutti gli effetti, devono garantire di mantenersi caste per un
periodo specifico prima di poter assolvere all’ufficio sacro loro assegnato
nel corso dei Choes, come attestato con chiarezza dal loro giuramento,
tramandatoci da un noto passo dello pseudo-Demostene®:

‘Aylotebw Katl el kabaga kat ayvr] ATo <Te> TV AAAWV TV 00 KabagevovTwy

Kat &t vdpog ovvovoiag, kal Ta Oeotvia kat ta lofdkxela YeQapw @ Alovoow

KATX TX TIATOLA Kat év Tolg kaOrjkovot xoovolc.

Conduco una vita improntata alla pieta, sono pura, mi astengo da tutto cio che
contamina e dal contatto con 'uomo, e offriro a Dioniso i Theoinia e gli lobaccheia®
secondo la tradizione dei padri e nelle occasioni prescritte.

3. ERIGONE E ARIANNA: TRA MORTE E RIGENERAZIONE.

La dinamica di dissoluzione e reintegrazione che struttura i miti delle
Pretidi e delle Miniadi trova una delle sue piui compiute espressioni nelle

figure di Erigone e di Arianna. Queste due eroine, infatti, rappresentano

3 BRELICH 1969, p. 78 ss.

3 La corretta identificazione e comprensione delle Gherarai e del loro ruolo costituisce un
problema aperto. Da notare come in Grecia siano attestati sacerdozi femminili con nomi e
funzioni simili come le Gheraraides ad Argo per Atena e le Graes a Ermione per Demetra
Ctonia. Cfr. CONNELLY 2009, p. 43.

%[D.]59.73-79 (trad. E. Avezzl).

3% Cfr. PARKE 1977, p. 112. Cfr. A. fr. 382 Radt: métep @éove, pawvadev Ceoktipte. I Theoinia
sono una festivita puramente dionisiaca legata al vino nuovo attestata in Attica e in Beozia
celebrate in ambito domestico dai gene ateniesi (R.E. s.v. Theoinia), mentre gli lobaccheia
potrebbero essere una celebrazione dedicata a lobakchos (epiclesi di Dioniso, cfr. Hsch. s.v.
Iobakchos) dove e verosimile ipotizzare 1'esecuzione di uno specifico canto rituale omonimo
dedicato a Dioniso (Cfr. Pollux 4.53).

13



M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos

entrambe la soglia ultima della mediazione dionisiaca, ovvero quella fase
estrema in cui la crisi individuale si tramuta in evento cosmico e il cui finale
si converte in principio di rinascita.

Il mito di Erigone, figlia di Icario, traduce in forma paradigmatica il nesso
tra morte e rigenerazione¥”. Dopo aver accolto benevolmente Dioniso,
insieme alla figlia Erigone, ed avere ricevuto dal dio il vino e la conoscenza
delle tecniche necessarie per ottenerlo, Icario viene ucciso da alcuni pastori
dell’Attica che, ignari degli effetti e della natura sacra della bevanda, ne
hanno bevuto a sproposito, ubriacandosi e credendo in tal modo di essere
stati avvelenati; Erigone, una volta scoperto il cadavere del genitore, si
uccide impiccandosi. Tale gesto, espressione evidente del rifiuto del dono
di Dioniso da parte degli Ateniesi, provoca la reazione del dio, che li
punisce inviando una follia collettiva che induce le giovani in eta da
matrimonio a impiccarsi a loro volta. Solo I'istituzione di un rito riparatorio,
I’ Aiora, ristabilisce 1’equilibrio e pone fine a tale situazione di vero e proprio
miasma collettivo®: le fanciulle ateniesi, prima del matrimonio, dovranno
dondolarsi su altalene sospese agli alberi, imitando e all'un tempo
esorcizzando la morte di Erigone, in un gesto che diviene lo strumento di
catarsi e di purificazione attraverso il quale la comunita ritrova il proprio
equilibrio (fig. 3). Il rito dell’Aiora, con il movimento oscillante delle
altalene, rappresenta simbolicamente questo equilibrio instabile, la tensione
costante tra vita e morte, tra movimento e stasi. Come una novella Ifigenia®,
Erigone, fanciulla che muore senza aver conosciuto il matrimonio, incarna

I'immagine della parthenos sospesa tra potenza e compimento. La sua morte,

% DORIA 2018. Cfr. Nonn. D. 47.216 ss.; Hyg. Fab. 130; Astr. 2. 4; Callim. fr. 178.1-5 Pfeiffer.
38 DORIA 2018, con bibliografia precedente. Si veda a riguardo anche DIETRICH 1961.
3 GIUMAN 1999, p. 172 ss.

http://www.otium.unipg.it/ 14



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1

che si tramuta in rituale fondativo della comunita, rinnova in tal senso la
dimensione civica del dionisismo: la crisi individuale si trasforma in rito
civico e la morte della fanciulla diventa essa stessa garanzia della continuita
della polis.

La vicenda di Erigone illustra in modo emblematico la necessita di
accogliere Dioniso quale garante della transizione pacifica tra la casa
paterna e il matrimonio, una transizione nella quale la presenza del figlio di
Semele dovra tutelare la continuita della fecondita umana e della terra. Tale
motivo, ampiamente attestato nella religione mediterranea, risulta
strettamente connesso al concetto di purezza e di catarsi, elementi centrali
tanto nei riti antesterici quanto nei rituali di espiazione legati alla morte di
Erigone, e gia riconoscibili negli Agriania peloponnesiaci e negli Agrionia
beotici. Queste cerimonie di purificazione, infatti, sono intimamente
connesse al mantenimento del corretto ciclo vegetale, come evidenziato da
Ovidio nella descrizione dei Lupercalia®, rituali che sotto il profilo
funzionale presentano numerosi punti di contatto con gli Anthesteria*. E
solo tramite questo assunto che diventa chiara 'importanza fondamentale
del mondo dei morti per la fecondita vegetale e di converso della purezza
per la fertilita. Gia Alan D. Peatfield sosteneva a suo tempo che «fertility

underpins the whole social order, and ensures its continuity. Fertility is also

40 Q. Fast. 2.31-36.

41 Entrambe le festivita, pur nelle loro evidenti differenze eziologiche e rituali, rivestono un
ruolo funzionale simile: entrambe collocate dal calendario alla fine del periodo invernale,
queste celebrazioni costituiscono in tutta evidenza rituali collettivi di purificazione
evidentemente legati al concetto di fertilita e rinnovamento. Da una parte, infatti, le frustate
dei Luperci svolgono esplicitamente questo ruolo (Plu. Caes. 61; cfr. PARODO 2017), mentre,
dall’altra, i riti antesterici costituiscono una vera conditio sine qua non perché, grazie a
Dioniso, I’ordine sociale venga conservato e ciclicamente rinnovato attraverso meccanismi
di fertilita e fecondita.

15



M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos

fundamental to social hierarchy, in that access to and control of its products provide
the economic base of wealth and prestige (...). Therefore any threat to that fertility
is a metaphorical threat to society — a crisis»*. Crisi di questo tipo, come ha
mostrato Mary Douglas, sono sempre espresse in termini etici di
contaminazione e richiedono pertanto rituali di purificazione**. Come
osserva di nuovo Peatfield, «threats to life-affirming qualities of fertility are
usually the opposite, i.e. contact with death (the ultimate infertility), or literal
physical impurity (dirt), or moral impurity»*. Allo stesso modo, gli eccessi di
natura sessuale sono percepiti come forme di squilibrio e di corruzione
dell’ordine naturale: cosi il satirismo, la machlosyné e il suicidio femminile si
configurano come piaghe che minacciano la continuita del ciclo vitale e
richiedono uno specifico atto di risarcimento. Proprio alla luce di cio,
appare interessante quanto si racconta in una versione alternativa delle
vicende che riguardano l'introduzione del vino in Attica. Secondo quanto
riportato da Eliano, sarebbero gli Etoli a condividere la novita del vino con
gli Ateniesi, in una tradizione che, analogamente a quella di Icario, si risolve
con l'uccisione di coloro che portano il dono bacchico, tacciati di aver
avvelenato i loro ospiti. Anche in questo caso, le conseguenze nefande di
questa strage si risolvono in una contaminazione definita esplicitamente
aphoriais, ossia sterilita, e da intendersi in tutta evidenza come una forma di
carestia. In questo caso, tuttavia, la risoluzione indicata dalla Pizia, essendo
I’ambito della trasgressione maschile — le vittime sono gli stessi Etoli — non

sarebbe costituita dai rituali femminili dell’Aiora, ma dall’istituzione degli

# PEATFIELD 1995, p. 227.

4 DOUGLAS 1966. Cfr. PEATFIELD 1995, p. 226 s. (in particolare note 43; 46; 48). Per un
approccio preliminare al concetto di contaminazione nel mondo antico si veda: PARKER
1983.

4 PEATFIELD 1995, p. 227.

http://www.otium.unipg.it/ 16



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1

stessi Choes*, termine che verosimilmente deve indicare per estensione
semantica gli Anthesteria, ovvero la festa primaverile del vino nuovo,
celebrazione di ambito rigorosamente maschile* ed elemento che rimarca
la dimensione liminale della principale festa ateniese dedicata a Dioniso;
nonché, come abbiamo gia suggerito, 'inizio del nuovo ciclo annuale della
vite.

L’interruzione del normale processo vitale, in qualunque forma essa si
concretizzi, determina una frattura dell’'ordine che puo0 essere sanata
solamente attraverso specifici rituali di purificazione e con I'ausilio tutelare
delle divinita. Nel folklore greco, questo rischio pud manifestarsi anche
attraverso la creazione di figure demoniache che attentano alla vita dei
bambini, alcune delle quali sopravvivono nelle tradizioni mediterranee
connesse al mondo della stregoneria. Tra queste, particolarmente note sono
Gello, Lamia, Mormoluke e Strige* (Strix), figure antagoniste della
maternita, poiché ritenute in grado di nuocere alla salute dei neonati e
conseguentemente di compromettere lintegrita della linea generativa
familiare. Ovidio nei Fasti racconta puntualmente queste credenze quando
scrive®s:

Carpere dicuntur lactentia viscera rostris,

et plenum poto sanguine guttur habent.
est illis strigibus nomen.

Si dice che con i becchi strazino le viscere dei lattanti,

4 Ael. fr. 73 Herscher.

4 Cfr. Arpokr. s.v. Xoec. Cfr. HAMILTON 1992, p. 42 ss.

47 CHERUBINI 2010. Tale credenza rimane viva fino a epoca recente, venendo tradotta nello
stereotipo della strega ‘che mangia i bambini’. Cfr. BRACCINI 2013, in particolare pp. 68-73.
Si veda ad esempio il passaggio citato proprio da Tommaso Braccini e tratto dal
Nomocanone di Malasso che definisce queste creature come coloro che «succhiano il sangue
dei neonati e li uccidono» Cfr. BRACCINI 2013, p. 69 nota 12.

8 Ov. Fast. 6.131-133.

17



M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos

ed abbiano la gola piena di sangue tracannato.
Hanno per nome striges

In particolare, Gello e attestata in un frammento di Saffo che descrive
una donna come «colei che ama i bambini pitt di Gello». Da un motto
tramandato nella silloge di Zenobio apprendiamo che Gello sarebbe una
figura mostruosa e notturna, capace di succhiare il sangue dei bambini o di
rapirli, sottraendoli cosi al loro contesto familiare. La sua vicenda risulta
centrale per comprendere i meccanismi simbolici sopra delineati. Si
racconta, infatti, che, morta vergine e priva della possibilita di generare, il
suo spirito sarebbe stato condannato a vagare sulla terra, spinto dal
desiderio di rapire i bambini incustoditi*:

FeAdw madopAwTéga: €Ml TV AWEWS TEAELTNOAVTWY, TTOL €Tl TV PUAOTEKVWY

HEV, TOLET) O dapOelRdVTWVY avTd. I'eAAw Yao T 1V maBévog, Kal ETEedN AQws

ETeAVTNOE, Paoiv ol AéoPLoL avThg T0 avTaoua Empoltay ETi ta awia, kat Tovg

TV awewv Bavatovg avth avatilBéaoct. Méuvntal tadtng Zan@a.

Ama i bambini pit di Gello: si dice di coloro che sono morti prematuramente, oppure di
quelli che, pur amando i bambini, i rovinano con le loro moine. Infatti, Gello era una
fanciulla morta. I Lesbi raccontano che il suo fantasma si aggirerebbe presso i bambini
e attribuiscono a lei le morti premature dei piccoli. Di costei parla Saffo.

Gello, in questo caso, rappresenta un tipo particolare di revenant —
«restless dead», secondo la definizione di Sarah Iles Johnston® — la cui natura
intrinseca e strettamente collegata al corretto ciclo vitale e, per le donne, al
raggiungimento della condizione di gyne attraverso matrimonio e
gravidanza. Da questo punto di vista, risultano particolarmente interessanti

due categorie di spiriti dei defunti: i prostropaioi e gli aoroi. I primi indicano

# Zen. s.v. 'eAAw mawdopdwtéga. Tali creature rimangono nel folklore come sappiamo,
ad esempio, da alcuni riferimenti di Michele Psello che riporta come le levatrici definiscano
i neonati deperiti quali Gillobrata (ossia divorati da Gello). Cfr. BRACCINI 2013, p. 69 nota
10.

50 JOHNSTON 1999.

http://www.otium.unipg.it/ 18



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1

genericamente spiriti di persone morte ingiustamente o in maniera violenta,
assimilabili per certi versi al concetto occidentale di fantasma®'. Gli aoroi,
invece, sono piu specificamente collegati alla morte prematura di
personaggi femminili e riflettono la frattura del ciclo vitale naturale,
essendo spesso connessi alla scomparsa di individui che non hanno
raggiunto la maturita né completato il proprio percorso esistenziale®.

Alla luce di quanto detto, e degno di nota il fatto che anche la figura di
Erigone sia talvolta definita prostropaion e che la sua morte prematura trovi
infine soluzione simbolica nelle celebrazioni antesteriche dell’ Aiora, cosi
come ci racconta una voce dell’ Etymologicum Magnum®:

Alwga: ‘Eoptn "ABnvaic, flv kaAovow ebdetmvov. Aéyetat yoo 'Horydvnv v

AtyioBov kat KAvtaupvrjotoag Ouyatéoa ovv Tuvdagéw [t mammw] éADetlv

"AONvale, katnyogrjoovoav 'Opéotov: amoAvOévtog d¢, avagmioacav Eavtry,

TEOOTEOTIALOV TOlG "ABnvaiols yevéoDar kata xonopov d¢ én' avth) cvvteAgioBatl

TV €0QTNV.

Aiora: festa ad Atene, chiamata anche eudeipnon [ossia la buona cena, n.d.a.]. Si dice infatti

che Erigone, figlia di Egisto e Clitennestra, sia venuta ad Atene con Tindareo (suo

nonno) per accusare Oreste. Ma, poiché egli fu assolto, ella si impicco, e divenne

prostropaion per gli Ateniesi: su oracolo, si compie in suo onore questa festa.

Nel lemma si fa riferimento a una variante della filiazione di Erigone, che
in questa versione risulta sorellastra di Oreste e figlia di Egisto e
Clitennestra. Le vicende si intrecciano quindi con il ciclo eroico,

collegandosi alle conseguenze dell’arrivo del figlio di Agamennone ad

Atene e al suo processo presso I’Areopago®. Sarebbe proprio 1'assoluzione

51 JOHNSTON 1999, p. 223 ss.

52 JOHNSTON 1999, pp. 78; 127 s.; 164. In generale, sulle figure di donne decedute
prematuramente, si veda: JOHNSTON 1999, p. 161 ss.

5 EM s.v. Aiora.

5¢ Per un’analisi critica dei racconti eziologici legati ai Choes (la Festa delle Brocche) si veda:
HAMILTON 1992, p. 15 ss.

19



M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos

di Oreste, infatti, a spingere la sorellastra a togliersi la vita. E anche lei, come
la figlia di Icario, si sarebbe suicidata impiccandosi e provocando con il suo
gesto listituzione del rituale dell’altalena nel contesto ateniese degli
Anthesteria®. Si tratta in tutta evidenza di una versione alternativa del mito,
probabilmente elaborata per armonizzare l'aition che riconosce nella
contaminazione derivante dall'uxoricidio di Oreste ad Atene una delle
cause dell’istituzione dei Choes*®, fornendo al contempo una spiegazione

coerente per la cerimonia dell” Aiora.

4. DIONISO E ARIANNA: IL MATRIMONIO DIVINO COME PROTOTIPO
SOCIALE.

Al pari di Erigone, anche Arianna attraversa la soglia della perdita, ma
la sua vicenda si conclude in una trasfigurazione in cui la sposa mortale
diventa figura celeste e simbolo del ciclico ritorno dell’amore e della
fecondita cosmica. La duplicita di Arianna — nymphe abbandonata e dea
celeste — riassume bene la struttura dell’esperienza dionisiaca. Nel suo mito,
infatti, eros e morte si confondono e la funzione nuziale assume un valore
cosmico, in cui l'unione con Dioniso non rappresenta soltanto il
coronamento dell’amore terreno, ma la riconciliazione del principio umano
con la potenza divina. In questo senso, Arianna rappresenta la sposa
universale, ovvero colei che, attraverso la sofferenza e la separazione,
giunge alla pienezza della mediazione (fig. 4). E probabilmente e
nuovamente nel complesso sistema rituale sotteso agli Anthesteria ateniesi

che la sua figura trova la piti puntuale definizione quale rappresentazione

5 DORIA 2018.
% Sul rapporto tra Oreste e il mito eziologico delle Antesterie si veda in aggiunta: BOWIE
1993, p. 22 ss.

http://www.otium.unipg.it/ 20



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1

simbolica della rigenerazione ciclica del principio vitale, in una
metamorfosi che in qualche modo la assimila ad Afrodite Ctonia.

Le tradizioni che la descrivono come madre di Stafilo (‘Grappolo’) e
Oinopione (‘Vinoso’) non insistono tanto su una discendenza umana,
quanto su una progenie simbolica, connessa al ciclo della vite®. In questa
prospettiva, dunque, Arianna si inserisce in una dimensione fertilistica
collettiva e puo essere assimilata a Persefone”, poiché, come Demetra nel
contesto eleusino, anche la figlia di Minosse media la generazione di
Ploutos, ossia la ricchezza intesa come fecondita del mondo vegetale e
agricolo®. Non si tratta pertanto di un semplice processo di riproduzione
biologica, ma semmai di un vero e proprio meccanismo generativo di
carattere comunitario, in cui la sterilita si trasforma in abbondanza
condivisa. Arianna, ipostasi di un’Afrodite sotterranea, incarna la capacita
di Dioniso di convertire ciclicamente la perdita e la morte in rinascita e
fertilita. Non e pertanto un caso che la figlia di Minosse sia esplicitamente
associata ad Afrodite nel contesto cipriota, come ci riferisce Plutarco in un
passo della Vita di Teseo™:

dov 8¢ Tvar mept TovTV AdYov Ekdédwke Ialwv 6 "Apabovoloc. tov yap Onoéa

@notv Vno xelpwvog eic Kvmpov éfevexOévra, kat v "Agtddvnv éykvov €éxovta,

PAVAWG D& DAKELUEVTV UTTO TOL OAAOL Kal duoogovoay, EkPLBATaL LOVIV, ADTOV

0¢ 1@ mAolw Ponbovvia MAAW elg T0 MEAYOog Amo TG VNG @égeoHat. tag ovv

€yxwolovg yuvaikag tv "AQladvnyv avaAafetv kal meglémev abvpovoav €mi T

HOV@OEL, KAl YOAUHATA TTAAOTO TTQOOPEQELY WG ToL Onoéws yodgovtog avTh), kat

meQL TNV @dlvat CUUTOVELY Kal Ponbdelv, anmobavovoav d0¢ Odpat pr tekovoav.

EmeABovTa d¢ Tov Onoéa kal MeQIAVTIOV YEVOUEVOV, TOLG HEV €YXWEIOIS ATIOALTIELY
xonpata, ovvtalavia OvVewv T "AQuadvr), dV0 dE UKQOUG AVOQLAVTIOKOUG

57 KERENYI 1988, p. 195 ss.; KERENYI 2011, p. 102 ss.

% Tale prospettiva € ben strutturata nel Ploutos di Aristofane, per il quale le chiavi
ermeneutiche che legano la commedia al ciclo agricolo sono state focalizzate di recente da
Anton Bierl (BIERL 2020/21).

% Plu. Thes. 20.3-7.

21



M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos

WovoaoOat, TOV HEV AQEYLEOLY, TOV O xaAkoLV. €v O¢ 1) Bvoia tob I'opmiaiov punvog
LOTOUEVOL DEVTEQA KATAKALVOUEVOV TIVX TWV VeaviokwV @OéyyeoBat kal ToLelv
ameQ wdivovoat yvvaikes: kaAetv d¢ 10 aAoog "Apabovoiovg, év @ TOV TAPOV
detkviovoy, "Aguadvng "Aggoditng.

Paion di Amatunte ci ha lasciato, a questo proposito, un racconto particolare. Dice che
Teseo fu sospinto da una tempesta a Cipro e che Arianna era incinta: poiché stava male
per il mare agitato e ne soffriva, Teseo fece sbarcare lei sola, poi si allontano da terra per
portare di nuovo aiuto in mare alla sua nave. Le donne del luogo accolsero dunque
Arianna e si presero cura di lei, sconsolata per la solitudine. Le portavano lettere false,
come se gliele avesse scritte Teseo e, quando ebbe le doglie del parto, le stettero accanto
e la aiutarono, ma la donna mori senza essere riuscita a partorire e fu sepolta. Teseo
tornd e fu profondamente afflitto, lascid denaro agli abitanti del luogo, dando
disposizioni di sacrificare per Arianna, e fece innalzare a lei due statue, una d'argento,
l'altra di bronzo. Nel corso del sacrificio, celebrato il secondo giorno del mese di
Gorpiaios, un giovane, sdraiato su un letto, grida e imita il comportamento delle donne
quando hanno i dolori del parto. Gli abitanti di Amatunte chiamano il bosco sacro, in
cui mostrano la sua tomba, di Arianna Afrodite.

In questo passo e possibile riconoscere, per quanto ancora in forma
embrionale, numerosi elementi gia riscontrati in precedenza. Con la dovuta
cautela si potrebbe ipotizzare un legame diretto tra il contesto festivo e la
figura di Dioniso, legame che troverebbe conferma nel nome del mese
Gorpiaios, corrispondente al periodo compreso tra agosto e settembre, da
alcuni associato a Dionysos Karpios®, divinita citata in un testo epigrafico
da Larissa e nota altrove in ambito tessalico®’. Vero e che la denominazione
del mese appartiene al calendario macedone, ma essa risulta documentata
anche a Cipro e in aree limitrofe, almeno a partire dalla prima epoca
ellenistica®. La celebrazione di una festivita dionisiaca in questo periodo,
ossia a ridosso dell’inverno, assumerebbe cosi una funzione di carattere

apotropaico, volta a esorcizzare simbolicamente 1'incombente sterilita della

¢ HATZOPOULOS 1987, p. 407. Su Dioniso Karpios si veda: MILI 2015, pp. 106 nota 33; 114 s.;
119 s. nota 110; 189 s. con bibliografia precedente.

01 SEG 35.590 (450-425 a.C.). In generale, sulle epiclesi derivate da karpos in relazione a
Dioniso, si vedano: BUCCHERI 2019; LEBRETON 2019 p. 150 note 39-42.

6 TRUMPY 1997, p. 262.

http://www.otium.unipg.it/ 22



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1

natura e a prefigurarne I'imminente rinascita primaverile. Ad Atene, tale
funzione trova una chiara espressione nei rituali dei Pyanepsia dedicati ad
Apollo, celebrazioni che precedono immediatamente gli Oschophoria
dionisiaci®®. Entrambi i riti prevedono offerte alimentari di carattere sobrio,
ma nel secondo emerge in modo particolare 1’elemento del travestimento
simbolico: i giovani efebi, infatti, indossando vesti femminili, portano i sacri
oschoi dal santuario di Dioniso en limnais fino al tempio di Atena Skiras,
presso il Falero. Ebbene, un’analoga dimensione rituale e riscontrabile
anche per Amatunte di Cipro, dove un fanciullo, disteso su un letto, imita e
riproduce il comportamento delle donne durante i dolori del parto,
rievocando cosi in forma drammatica il momento della nascita. Il destino di
Arianna, d’altra parte, e frequentemente associato tanto alla morte per
impiccagione — forma di suicidio che le fonti antiche attribuiscono
primariamente al mondo muliebre®* - quanto a quella dovuta a
complicazioni conseguenti al parto. In entrambi i casi emerge chiaramente
come la morte della nostra eroina debba essere correlata a una gestione
problematica e fatale del momento di transizione tra la verginita e la prima
maternita. In questa prospettiva, € proprio 1'oscillazione rituale a costituire
I’elemento simbolico in grado di neutralizzare gli effetti potenzialmente

letali del parto®.

In questo quadro complessivo, Dioniso emerge come un fondamentale

elemento di mediazione, garante della coesione sociale della polis e tutore

6 BREMMER 1999, pp. 190-191. Cfr. BIERL 2020/21. Su Oschophoria e Pyanopsia in associazione
alle iniziazioni giovanili si veda anche: CALAME 1977, p. 351 s. Cfr. supra nota 3.

64 DORIA 2018. Cfr. DORIA, GIUMAN 2016, p. 3 ss.

65 DIETRICH 1961; DORIA 2018.

23



M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos

della componente femminile nella delicata transizione dalla condizione di
parthenos a quella di gyne. La mania dionisiaca non costituisce un semplice
strumento di alterita, ma una condizione necessaria alla preservazione
dell’ordine cosmico — e, di riflesso, di quello sociale — la cui traduzione
simbolica individuale trova compimento nella soluzione rituale collettiva.
Le figure femminili del mito mostrano una connessione profonda tra morte,
purificazione e rigenerazione, che, come Dioniso stesso, si rinnova
ciclicamente. L’energia disgregante del dio, l'enthousiasmos, si trasforma
attraverso il contesto rituale in uno strumento di coesione civica,
sottolineando la corrispondenza tra fertilita umana e fecondita agricola che
fa del matrimonio e della conseguente maternita un principio fondativo

dell’ordine sociale.

http://www.otium.unipg.it/ 24



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1

BIBLIOGRAFIA

AVAGIANOU 1991: A. Avagianou, Sacred Marriage in the Rituals of Greek
Religion, Bern 1991.

BIERL 2020: A. Bierl, The Deeper Structure of Religious Discourse in
Aristophanes” Wealth_Plutos, the Eiresione, Metaphor, and the Reevaluation of the
Vegetation Paradigm, in A. Grilli, F. Morosi (eds.), Il mondo di Aristofane. Forme
e problemi della commedia attica antica, in «Dioniso. Rivista di Studi sul Teatro
antico» 10/11, 2020/21, pp. 255-298.

BOWIE 1993: A.M. Bowie, Religion and Politics in Aeschilus’ Oresteia, in «CQ»
43,1993, pp. 10-31.

BRACCINI 2013: T. Braccini, Dalla terra dei Cimmeri all’lIsola delle Nebbie.
Odisseo tra morti e non-morti, in E. Pellizer (ed.), Ulisse per sempre. Miturgie
omeriche e cultura mediterranea (Atti del Convegno Internazionale Trieste-
Ljubljana 4-5 settembre 2012), Trieste 2013, pp. 67-82.

BRELICH 1969: A. Brelich, Paides e Parthenoi, Roma 1969.

BREMMER 1999: ]. Bremmer, Transvestite Dionysos, in «The Bucknell Review»
43.1, 1999, pp. 183-200.

BUCCHERI 2019: A. Buccheri, Analogie d’analogies botaniques: épicleses des dieux
et métaphores du développement humain, in A. Gartziou-Tatti & A. Zografou
(eds.), Des dieux et des plantes. Monde végétal et religion en Gréce ancienne, Liege
2019, pp. 69-98.

BURKERT 1981: W. Burkert, Homo necans. Antropologia del sacrificio cruento
nella Grecia antica, Torino 1981 (edizione italiana).

BURKERT 2003: La religione greca di epoca arcaica e classica, Milano 2003
(edizione italiana).

CALAME 1977: C. Calame, Les cheeurs de jeunes filles en Grece archaique, Roma
1977.

25



M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos

CAMPANILE, CARLA-UHINK, FACELLA 2017: D. Campanile, F. Carla-Uhink,
M. Facella (eds.), TransAntiquity: Cross-Dressing and Transgender Dynamics in
the Ancient World, London - New York 2017.

CAMPESE 1983: S. Campese, Madre Materia: donna, casa, citta nell’antropologia
di Aristotele, in S. Campese, P. Manuli, G. Sissa (eds.), Madre Materia.
Sociologia e biologia della donna greca, Torino 1983, pp. 15-79.

CARUSO 2011: F. Caruso, Melampo e le figlie di Preto. Una lettura del nuovo
rilievo da Ercolano, in «Rivista di Studi Pompeiani» 22, 2011 (2013), pp. 25-
35.

CASADIO 1994: G. Casadio, Storia del culto di Dioniso in Argolide, Roma 1994.
CASTIGLIONI 2019: M.P. Castiglioni, The Greek Woman, Bologna 2019.

CHERUBINI 2010: L. Cherubuni, Strix: la strega nella cultura romana, Torino
2010.

CONNELLY 2009: J.B. Connelly, Portait of a priestess. Women and ritual in
Ancient Greece, Princeton 2009.

DEUBNER 1932: L. Deubner, Attische Feste, Berlin 1932.
DETIENNE 1977: M. Detienne, Dionysos mis a mort, Paris 1977.

DIETRICH 1961: B.C. Dietrich, A Rite of Swinging during the Anthesteria, in
«Hermes» 89.1, pp. 36-50.

DoRIA 2018: F. Doria, Alti e bassi: le fasi altalenanti dell’esistenza femminile. Note
sulle figurazioni di donne all’altalena nella ceramica attica, in B. Sciaramenti
(ed.), Immagini dei Greci, immagini dai Greci (Quaderni di Otium 2), Perugia
2018, pp. 101-135.

DoR1A, GIUMAN 2016: F. Doria, M. Giuman, The Swinging Woman. Phaedra
and Swing in Classical Greece, in «Medea» 2.1, pp. 1-34.

DOUGLAS 1966: M. Douglas, Purity and Danger, London 1966.

http://www.otium.unipg.it/ 26



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1

DOWDEN 1989: K. Dowden, Death and the Maiden. Girl’s initiation Rites in
Greek Mythology, London 1989.

GEORGUDI 2011: S. Georgudi, Sacrificing to Dionysos: Regular and Particular
Rituals, in R. Schlesier (ed.), A Different God? Dionysos and Ancient Polytheism,
Berlin-Boston 2011, pp. 47-60.

GIUMAN 1999: M. Giuman, La dea, la vergine e il sangue. Archeologia di un culto
femminile, Longanesi, Milano 1999.

GIUMAN 2005: M. Giuman, Il fuso rovesciato. Fenomenologia dell’'amazzone tra
archeologia, mito e storia nell’Atene del VI e del V secolo a.C., Napoli 2005.

HAMILTON 1992: R. Hamilton, Choes and Anthesteria. Athenian Iconography
and ritual, Ann Arbour 1992.

HATZOPOULOS 1987: M. Hatzopoulos, Artémis Digaia Blaganitis en Macédoine,
in «Bulletin de Correspondance Hellenique» 111, 1987, pp. 397-412.

JOHNSTON 1999: S.I. Johnston, Restless Dead: Encounters between the Living and
the Dead in Ancient Greece, Los Angeles 1999.

HOORN 1951: G. van Hoorn, Choes and Anthesteria, Leiden 1951.

KERENYI 1988: K. Kerényi, Gli dei e gli eroi della Grecia, Milano 1988 (edizione
italiana).

KERENYI 2011: K. Kerényi, Dioniso: archetipo della vita indistruttibile, Milano
2011 (edizione italiana).

LEBRETON 2019: Quelques réflexions sur les dieux Karpophoroi et consorts, in A.
Gartziou-Tatti & A. Zografou (eds.), Des dieux et des plantes. Monde végétal et
religion en Gréce ancienne, Liege 2019, pp. 141-164.

MASSENZIO 1969: M. Massenzio, Cultura e crisi permanente: la “xenia”
dionisiaca, Roma 1969.

MILI 2015: M. Mili, Religion and Society in Ancient Thessaly, Oxford 2015.

27



M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos

O’BRIEN 2015: J.V. O’Brien, The Transformation of Hera. A Study of Ritual,
Hero, and the Goddess in the Iliad, Lanham 2015.

PARKE 1977: H.W. Parke, Festivals of the Athenians, London 1977.

PARKER 1983: R. Parker, Miasma: Pollution and Purification in Early Greek
Religion, Oxford 1983.

PARODO 2017: C. Parodo, La maledizione della sterilita. 1 Lupercalia come

strumento di legittimazione sacrale della politica augustea di incremento
demografico, in <OTIUM>» 3, 2017, pp. 1-20.

PEATFIELD 1995: A. Peatfield, Water, Fertility and Purification in Minoan
religion, in C. Morris (ed.), Klados. Essays in honour of |. N. Coldstream, London
1995, pp. 217-227.

P1Lz 2011: O. Pilz, The performative aspect of Greek ritual: the case of the Athenian
Oschophoria, in M. Haysom, ]J. Wallensten (eds.), Current approaches to religion

in ancient Greece. Papers presented at a symposium at the Swedish Institute at
Athens, Stockholm 2011, pp. 152-167.

PROVENZA 2010/2011: A. Provenza, Gli Heraia di olimpia e le donne di elide. Riti
di passaggio e inni tra era e Dioniso, in D. Castaldo, F.G. Giannachi, A. Manieri
(eds.), Poesia, musica e agoni nella Grecia antica. Poetry, Music and Contests in
ancient Greece, (Atti del IV convegno internazionale di MOIXA. Proceedings
of the IVth International Meeting of MOIZA. Lecce, 28-30 ottobre 2010), in
«RUDIAE. Ricerche sul mondo classico» 22-23, 2010/2011, pp. 99-125.

ScoTT 2014: M. Scott, Delphi. A History of the Center of the Ancient World,
Princeton 2014.

SIMON 1983: E. Simon, Festivals of Attica. An archaeological commentary,
Madison 1983.

Sissa 1983: G. Sissa, Donne mascoline, femmine sterili, vergini perpetue: la
ginecologia tra Ippocrate e Sorano, in S. Campese, P. Manuli, G. Sissa (eds.),
Madre Materia. Sociologia e biologia della donna greca, Torino 1983, pp. 149-204.

http://www.otium.unipg.it/ 28



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1

SPINETO 2005: N. Spineto, Dionysos a teatro: il contesto festivo del dramma greco,
Roma 2005.

SOURVINOU-INWOOD 1993: C. Sourvinou-Inwood, Tragedy and Athenian
Religion (Greek Studies: Interdisciplinary Approaches), Lanham 1993.

VERNANT 2001: J.-P. Vernant, Figure, idoli, maschere, Milano 2001 (edizione
italiana).

TROMPY 1997: C. Trimpy, Untersuchungen zu den altgriechischen
Monatsnamen und Monatsfolgen, Heidelberg 1997.

Fig. 1. Rilievo marmoreo da Ercolano raffigurante le Pretidi. Ercolano, Deposito
Archeologico, inv. 88091 (immagine pubblicata su autorizzazione del Ministero della
Cultura, Parco Archeologico di Ercolano; divieto di ulteriore riproduzione o
duplicazione con qualsiasi mezzo e in qualsiasi modo)




M. Giuman. D. D’Orlando. La geometria del caos

Fig. 2. Berlin, Pergamon Museum, F2589 (LATO B).
Skyphos attico a figure rosse proveniente da Chiusi
raffigurante la Basilinna/Arianna accompagnata un satiro.
Trascrizione grafica a cura di Marco Giuman.

Fig. 3. Berlin, Pergamon Museum, F2589 (LATO A).
Skyphos attico a figure rosse proveniente da Chiusi

http://www.otium.unipg.it/ 30



OTIVM. Archeologia e Cultura del Mondo Antico, Vol.19, 2025, Article 1

raffigurante una giovane su altalena con satiro.
Trascrizione grafica a cura di Marco Giuman.

Fig. 4. Compiegne, Musée Vivenel, 1025. Cratere attico a figure rosse
attribuito da Beazley al Gruppo di Polignoto e raffigurante Dioniso seduto che,
alla presenza di Arianna e di una menade, fa assaggiare il vino a un satiro
bambino. Trascrizione grafica a cura di Marco Giuman.

31



